



الرقم التسلسلي:

رقم التسجيل:

الشعبة: دراسات نقدية

التخصص: نقد حديث ومعاصر

عنوان المذكرة:

# غربة الذات عند جبران خليل جبران (نصوص مختارة)

مذكرة مقدمة لاستكمال متطلبات نيل شهادة ماستر

إشراف الدكتور:

إعداد الطالبتين:

مليم سعدلي

- فطوم لطرش
- يسرى بوهالي

#### أعضاء لجنة المناقشة:

| الصفة       | الجامعة                                   | الرتبة | الاسم واللقب العضو |
|-------------|-------------------------------------------|--------|--------------------|
| رئيسا       | جامعة محمد البشير الإبراهيمي برج بوعريريج |        | رياض نويصر         |
| مشرفا مقررا | جامعة محمد البشير الإبراهيمي برج بوعريريج |        | سعدلي سليم         |
| ممتحنا      | جامعة محمد البشير الإبراهيمي برج بوعريريج |        | رزيق بوعلام        |

الموسم الجامعي: 1445-1446هـ/2023-2024م



# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالى والبحث العلمي

موسسة التعليم العالى والبحث العلمى:

نموذج التصريح الشر في الخاص بالالتزام بقواعد النزاهة العلمية لإنجاز بحث

اذا الممضى اسفله.

السيد (ق) الرحم من صفر السفة طالب، أسكانو، باحث السيد (ق) المسطورة) المسطورة) المسطورة) المسطورة) المسطورة) المسطورة) بالمسطورة) بالمسطورة المسطورة ال

أصبرح بشرقي أني ألتزم بمراعاة المعايير العلمية والمنهجية ومعايير الأخلاقيات المهنية والنزاهة الأكاديمية المطلوبة في إنجاز البحث المذكور أعلاه ،

التاريخ .... المالم المالم المالم

توفيع المعني (دُ)

### . الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالى والبحث العلمي

مؤسسة التعليم العالى والبحث العلمى:

نموذج التصريح الشرقي الخاص بالالتزام بقواعد النزاهة العلمية لإنجاز بحث

انا المعضى اسفله.

السيد (ة): بو صالي يبسرت الصفة طالب أكتاذ باحث السيد (ة): بو صالي يبسرت الصفة طالب أكتاذ باحث الحامل (ة) بلطافة التعريف الوطنية رفع في 2016/04 و 2016/04 و 13 المنطقة المن

أصرح بشرقي أني ألتزم بمراعاة المعايير العلمية والمنهجية ومعايير الأخلاقيات المهنية والتزاهة الأكاديمية المطلوبة في إنجاز البحث المذكور أعلاه .

2024,40.6.444...

توقيع المعني (دُ)





### إهــــداء

#### إلى لغة الضاد

إِنَّ الذي ملاً اللّغات محاسن جعل الجمال وسرّه في الضاد وخير استهلال من آيات القرآن الكريم قوله تعالى: " اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْأَكْرَمُ (3) الَّذِي حَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ (2) اقْرَأْ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ (3) الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ (4) عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ" سورة العلق، الأية 1-5.

كل القلوب إلى الحبيب تميل ومعي بهذا شاهد ودليــــل أمّا الدّليل إن تذكرّت محمدًا صارت دموع العارفين تسيل

اللّهم صلي وسلم على الحبيب المصطفى خير مبعوث من عند الله يا من أضاء مولوده الأكوان وأحبّ منهجه الأرواح... صلوا عليه وسلموا تسليما.

لا يصل الناس إلى حديقة النجاح دون أن يمرّوا بمحطات التعب والفشل واليأس... وصاحب الإرادة القوية لا يطيل الوقوف في هذه المحطات... وسر النجاح والتخرج أتى من المثابرة...فقد عملت فأبدعت، وإصراري هو سر تفوقي...وصبري هو سر تميّزي أجمل التهاني والأماني سعيدة لتشريف أهلي لأكون أوّل خريجة لهم ورسم السعادة وأرفع قبعة تخرجي...حروف الأمل قد أشرقت معلنة نهايـــة البداية، نهاية المسار الدراسي، نهاية مرحلة طويلة، فالبسمة والمحبة تتعالى لتوقظ أجمل أحلامي وأنا أرتقي عتبات التخرج مرتدية أجمل حلّة في أجمل أوقاتي وحققت المرام...انتهت مرحلة من عمري وبدأت مرحلة جديدة، قدم لي فيها أشخاص كل الدعم حتى الوصول للتخرج على رأسهم والدي ووالدتي العزيزين أهدي التخرج لكما.

إلى الرجل الأول في حياتي إلى أغلى ما في الكون إلى أبي الغالي أخبرك أن تعبك لم يذهب سدًا أهدي لك فرحتي فإبنتك اليوم ترفع رأسك فلم تتوانى لحظة في مساعدتنا والوقوف إلى جانبنا في أيام الشدائد إلى أبى الرّائع...أحبك.

إلى من سهرت ليالٍ طويلة من أجل راحتي ومن استيقظت فجرًا من أجل الدعاء لي أمي الحبيبة إلى من ينبض القلب مع أنفاسها من تجعل لحياتي معنًا أسمى وأعمق وأجمل...أمي العزيزة...أحبك.

إلى من يجمع بين قوة الأب وحنان الأم وضحكة الصديق إلى من هو نبض حي جميل وصديق وفي لا يخون ولا يكذب ولا يضر إلى من علمني الكفاح..إلى من كان سندًا لي في عزّ انكساري إلى هدية الحياة وأعز الناس سيّد قلبي وتاج رأسي أهدي لك تخرجي يا أجمل أقداري...زوجي العزيز.

إلى منارة العلم والعلماء إلى الصرح الشامخ الجامعة الإسلامية إلى الذين حملوا أقدس رسالة في الحياة إلى منارة العلم والمعرفة...أساتذتنا الأفاضل.

إلى الذين ضفرت بهم هدية من الأقدار إخوة فعرفوا معنى الأخوة إخوتي الأحباء: زكرياء، إسماعيل، إلى الذين ضفرت بهم هدية، إلى أخواتي العزيزات... أحبكم في الله.

إلى كافة زملائي وزميلاتي في الدراسة إلى صديقاتي العزيزات...أحبكم في الله.

إلى من تقاسمت معي عناء البحث بحلوه ومره، إلى أختي الحبيبة التي لم تلدها أمي إلى زهرتي "يسرى الغالية".

أقدم إهداء خاص إلى براعم العائلة: إياد، نورهان، السعيد، أسيل، بهاء الدين، يحي، سوار، رتاج حفظكم

إلى كل من نساهُ قلمي ولم ينساه قلبي.

# غاليتكم فطــوم



# إهـــداء

من قال أنا لها "نالها".

لم تكن الرحلة قصيرة ولا ينبغي لها أن تكون.

لم يكن الحلم قريبا ولا الطريق كان محفوفا بالتسهيلات، لكن فعلتها ونلتها.

الحمد لله حبا شكرا وامتنانا، الذي بفضله ها أنا اليوم أنظر إلى حلم طال انتظاره وقد أصبح واقعا أفتخر به.

إلى ملاكي الطاهر، وقوتي بعد الله، داعمتي الأولى والأبدية "أمي"

أهديك هذا الإنجاز الذي لولا تضحياتك لما كان له وجود، ممتنة لأن الله قد اصطفاك لي من البشر

"أمًا" يا خير سند وعوض.

إلى من دعمني بلا حدود وأعطاني بلا مقابل "أبي".

إلى من قيل فيهم:

[سَنَشُدُّ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ]

إلى من مدوا أيديهم دون كلل ولا ملل وقت ضعفي "إخوتي" أدامهم الله ضلعا ثابتا لي.

إلى من آمنت بقدراتي وأمانِ أيامي "أختى الكبرى".

إلى حبيبتي ونور قلبي وملاكي الطاهر، إلى من تقاسمت معي البحث بكل تفاصيله أختي فطوم أحبك في الله.

إلى كافة زميلاتي في الدراسة وخاصة صديقاتي حكيمة وميسون أحبكم في الله



بســـری

"إن جميع كتابات جبران تدعو إلى التفكر العميق فإن كنت

تخاف أن تفكر فالأجدر بك أن لا تقرأ جبران "

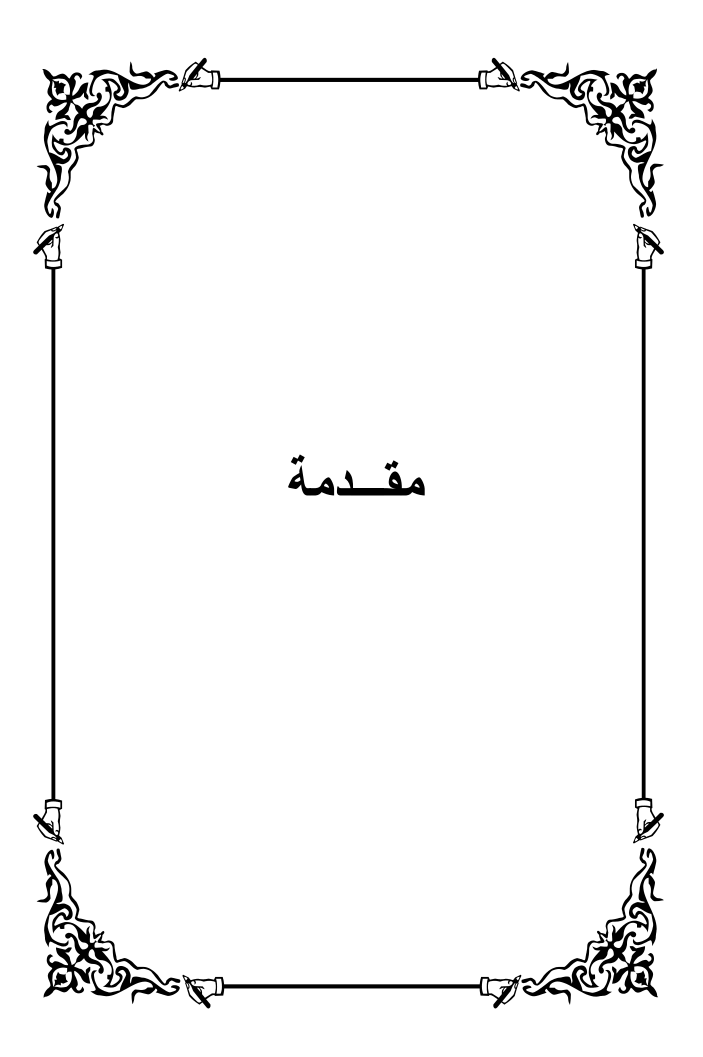
جبران خليل جبران.

"معرفة الذات هي أمُّ كل معرفة.

جبران خليل جبران.

"إنّي أكدُّ في العمل، وفي عملي يحدوني شوق طفل ضائع إلى أمه، وإنّي أصبحت أعتقد أنّ رغبة الإنسان في الكشف عن ذاته هي أقوى من جميع المجاعات وأعمق من أيّ عطش".

جبران خليل جبران.



#### مقدمة:

الذّات البشرية غريبة الأطوار، وعندما نتكلّم عن الإنسان فإننا نقول الذات الإنسانية، غامضة الملامح دومًا في محورٍ مجهول بين معرفة نفسها تارة وجهلها تارة أخرى. هي محور الوجود هي من تضفي على كل الجمادات فيضًا من النّور هي التي تحسّ وتشعر، وهي تختلف بين البشر وليست قالبًا موحدًا فهي مجال التنوع والاختلاف إنها محرّك البحث لوصول الإنسان إلى أعلى درجات الكمال.

ولقد سعى الإنسان دومًا إلى اكتشاف هذه الذات وفهمها حتى يستطيع الالتزام مع نفسه ومع إخوانه البشر، ومسألة اكتشاف هذه الذات ليست بالأمر الهيّن لأن الإنسان متناقض الأفكار والمشاعر، لاسيما من تأثير العوامل المحيطة به أيضا ما يجعله يبتعد عن هذه الذّات ويفقد ماهيتها، "إنّ رغبة المرء في الكشف عن ذاته أقوى من كافة أنواع الجوع وأعمق من أي عطش"، هذا ما يقوله جبران وكثير من الناس قد مرّ بتجربة الغربة عن هذه الذات، ويحدث هذا الاضطراب عندما يشعر بشكل دائم أنّ المكان ليس بمكانة وأنّ الزمان ليس زمانه عندما يشعر بأنه يراقب نفسه من خارج جسمه والأشياء التي حوله ليست حقيقية وكأنه يعيش في حلم.

كما هو الحال عند جبران خليل جبران فظروفه هي التي صنعت منه إنسانًا متمردًا على ذاته، ولدت منه إنسانًا جديدًا ففي داخل كل شخص حياة يعيشها بمفرده، سعى جبران من أجل اكتشاف هذه الذات المغتربة ومحاولة تكوينها نحو الأفضل، فاغتراب هذه الذات لا يعني الابتعاد عن الناس وأماكن تواجدهم وإنما وحدة هذه الذات في البحث عن ماهيتها المفقودة، فقد رأى أن هناك من المظاهر ما يحجب حقيقة هذه الذات.

من أجل هذا عمل جبران لتنقيه ذاته من هذه العيوب بذكر ضعفها للوصول إلى الكمال، فهو كان رافضًا وناقدًا لها ولم يكن يتقبل ذلك ما جعله متمردًا على هذا الضعف، فمعرفة الذات هي أم كل معرفة عنده لذلك كان دوما يحبُ العزلة والانفراد والألم الذي عاشه جبران في حياته من أسباب هذه العزلة وصعوبة تواصله مع الآخرين ما سبّب له الانفصال عن العالم الخارجي.

يعد إنتاج جبران انتاجًا غزيرًا ومتشعّب استسقى العديد من المعارف من الفلسفات القديمة وتأثره بالمناهل الغربيّة في جميع إبداعاته، وقد أصبح إهتمام الباحثين والدارسين به قليلا في وقتنا ولم يعد الاهتمام بمؤلفاته كبيرًا لكن على العكس فإن نصوص جبران من أعمق النصوص إبداعًا وفلسفة، وفكرًا ونصوصه ملهمة وعناوينه مشوقة تدعوك إلى التحكيم العميق والتأمل، ولعل ما ذكرناه سابقا كان من بين أهم الأسباب التي دفعتنا لاختيار هذا الموضوع في بحثنا والموسوم بغربة الذات عند جبران خليل جبران.



من هنا تبلورت فكرة البحث عن تحجليات الغربة عن الذات في مؤلفات جبران، فما هي الغربة؟ وكيف تجلت عند الجاهلين قديمًا؟ ما هي عوامل الغربة؟ ماذا نقصد بغربة الذات؟ لنصل إلى ما هي غربة الذات عند جبران؟ وهل وفق جبران في البحث عن ذاته؟

وللإجابة على هذه التساؤلات سرنا وفق خطة بحث تجرّأت لمدخل وفصلين (نظري وتطبيقي) تتصدّرهما مقدمة أبرزنا فيها موضوع بحثنا، تطرقنا في بداية البحث إلى مدخل والذي يحتوي على مجموعة من العناوين الرئيسية والفرعية أوله الغربة والاغتراب في الجتمع الجاهلي وهذا العنوان منفصل إلى غربة القهر وغربة الذات، وثانيه كان تحت عنوان عوامل الغربة في المجتمع الجاهلي والتي تنقسم إلى العامل النفسي، والعامل البيئي، والعامل الاجتماعي، وأيضا المرأة، وثالثا العنوان الرئيسي المعنون بالغربة عن الذات والذي تحدثنا فيه عن عناصر مهمة في هذا البحث والتي كانت كالآتي: النزوح على العصبية القبلية، والانصراف عن واجبات العصبية، وأخيرا الاستهتار، والذي تضمن عناوين فرعية هي الغربة بعد الموت، والغربة الدينية، وتطرقنا أيضا إلى الغربة عند شعراء المهجر والتي انقسمت إلى الرابطة القلمية، والعصبة الأندلسية.

أما الفصل الأوّل معنون بد: مفاهيم ومقاربات نظرية حول الغربة والاغتراب والذّات، والذي تضمن عنوان رئيسي مفهوم الغربة والاغتراب، وتفرع إلى الغربة لغة واصطلاحا، والغربة في الدين الإسلامي، الاغتراب عند الفلاسفة، وثانيها مظاهر الغربة الذي تجزأ في مجموعة من عناوين العجز، والعزلة الاجتماعية واللامعنى، اللاّمعيارية والاغتراب عن الذات (التمرّد)، وثالثها مفهوم الذات لغة واصطلاحا.

أما الفصل الثاني: ويندرج تحت عنوان تجليات غربة الذات في نصوص مختارة لجبران حليل جبران، أولا تناولنا سيرة جبران حليل جبران، ثانيا تجربة الغربة عند جبران، ثالثا مظاهر الغربة في أدب جبران والذي درسنا فيه العجز الذاتي والعزلة الاجتماعية والاغتراب عن الذات والذي نقصد به التمرد وأيضا درسنا اللامعني واللامعيارية.

كما تطرقنا أيضا إلى البحث عن الذات في نصوص جبران متبعين في ذلك المنهج الوصفي التحليلي التنقيبي لنصل إلى خاتمة بحثنا والتي عرضنا فيها ما توصلنا إليه من خلال دراستنا، ومن بين أهم المصادر التي اتبعناها نذكر:

- يحي جبوري، الحنين والغربة في الشعر العربي.
- عبد الرزاق الخرشوم، الغربة في الشعر الجاهلي.
  - غسان خالد ،جبران الفيلسوف.

وكأي باحثين واجهتنا بعض العراقيل من بينها قلة المراجع التي تبرز الموضوع بصفة شاملة.

لكن الحمد لله دائما أن وهبنا أزكى النعم نعمتي الصحة والعقل، لنكون في هذا المقام العلمي الطيب، والشكر دائما لله سبحانه وتعالى على تسييره لنا الطريق لاتمام هذا البحث وإخراجه بهذه الصورة وفي أبحى حلّة، آملين أن يكون بحثنا هذا لبنة تضاف إلى اللبنات الأخرى في مجال الأدب.



# أولا: الغربة والإغتراب في المجتمع الجاهلي

يقول ابن منظور في مادة (غ،ر،ب): "والغرب، الذهاب والتنحي عن الناس، وقد غرب يغرب غربا وغرب وغرب وغربه، وأغربه، وأغربه: نحاه، وفي الحديث: أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر تغريب الزّاني إذا لم يحصن، وهونفيه عن بلده.

والغربة والغرب: النوى والبعد، قال ساعدة بن جؤية يصف سحابا: "لم أنتهي بصدي وأهيج جالسا، منه لنجد طائف متغرب" .....وقيل: غرب في الأرض وأغرب اذا أمعن فيها. قال ذوالرمة: "أدنى تقاذفه التغريب والجنب".

ونوى غربة: بعيدة ، وغربة النوى: بعدها قال الشاعر

# "وَشَطّ وَلِي النّوَى أن النّوَى قذف تياحـة غُرْبـة بِالـدَار أَحْيَانا 1

النوى: المكان الذي تنوي أن تأتيه في سفرك،ودارهم غربة نائية.....والغربة والغرب: هو النزوح عن الوطن والاغتراب، قال المتلمس:

# "أَلاَ أَبْلَغا أَفْنَاء سَعْد ابن مَالِك وسَالة مَن قَد صَار فِي الغَرْب جَانِبَه"

والاغتراب والتغريب كذلك، وغريب بعيد عن وطنه. والجمع غرباء والأنثى غريبة......"2

هناك تمييز بين نوعين من الغربة يمكن أن نسميهما: غربة الفهم وغربة الذات، فالغريب هو من كان بعيدا عن وطنه وأهله، ومن كان في غير وطنه وأرضه، والمغترب: هو من قصد الغربة (اغترب: نكح في الغرائب) وهو افتعال من الغربة.

هناك غربة مادية تتجلى في البعد عن الوطن والأهل مثلا، وغربة معنوية تتجلى في الخروج على مبادئ الناس وتقاليدهم وأعرافهم (إن الإسلام بدا غريبا) والغرباء هم (الذين يحيون ما أمات الناس من سنتي).

إن لفظة (غرب) تتسع لكثير من المعاني الحسية والمعنوية وإن تعددت استعمالاتها، هذا ناجم عن طبيعة الحياة في المجتمع الجاهلي القائمة على التنقل المستمر على النظام القبلي .3

<sup>1-</sup> ابن منظور، لسان العرب مادة (غرب)، نقلا عن: عبد الرزاق الخرشوم، الغربة في الشعر الجاهلي، منشورات اتحاد الكتاب العرب، د ط، د ت، دمشق، ص 11.

<sup>2-</sup> م.ن، ص 12.

 $<sup>^{-3}</sup>$  عبد الرزاق الخرشوم، الغربة في الشعر الجاهلي، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ص $^{-3}$ 

ومن هنا يمكن التمييزبين نوعين من الغربة:

1- غربة القهر: ليس للإنسان سلطة فيها وإنما اصطلحت مجموعة من العوامل على خلقها، وقد تجلت في الغربة عن المجتمع .

2- غربة الذات: قصد إليها الإنسان الجاهلي إليها قصدا وتجلت في حنينه إلى الماضي وتغير الدهر عليه، وخروجه على القبيلة وعلى القيم الدينية والروحية التي كان يؤمن بها المجتمع الجاهلي، وأقرب أن نسميها اغترابا لأنها افتعال.

ويبدو أن الغربة عاشت مع الإنسان منذ بداية حياته، فهومنذ بدأ يضرب في الأرض، وقد حمل بين جوانحه ضروبا من الإحساس بالغربة حتى تلونت، قطاعات عريضة من أدبه بعد ذلك بهذا الاحساس.

وقد وجدت دواع كثيرة للغربة والاغتراب في الحياة العربية، فقد كان القلق يسيطر على الإنسان العربي في ذلك العصر، ولعل غياب السلطة المركزية والدين فضلا عن العامل الذاتي والطبيعي الأثر الكبير في نشوء ظاهرة الاغتراب منذ القديم.

إن جذور هذا الاغتراب قديمة في الشعر العربي، إذ أن العربي قد حمل ضروبا من الإحساس بالغربة في هذه الصحراء المترامية، وربما كانت أسطورة الحارث الجرهي التي يذكرها وهب بن منيه في كتاب (التيجان)، وتصور زوار الجراهمة وبقاء الحارث وحده في التيه والغربة - في الواقع رمزا لحياة العربي التي تضرب في المتاهيات دون انقطاع، ورحيله الذي لا يهدأ وراء المطر والكلأ، ولذلك كانت مطالع القصائد في الجاهلية في كثير من الأحيان حديثا عن الأطلال - بقايا وطنه المهجور - واحساسا عن الغربة بعد الأنس، وحنينا طويلا الى ديار أحبابه الراحلين، الذين هم بالنسبة له كأبناء الوطن بالنسبة للمعاصر. 2

وقد عرف المجتمع الجاهلي ضروبا من الغربة عبر عنها الشعر، وقد أسهمت الطبيعة الصحراوية وأسلوب الحياة الرعوي، والنظام القبلي على احترام العصبية، صونا للمجتمع وحفاظا على تماسكه، والتنقل الدائم في تحديد غربة الإنسان الجاهلي، فقد تترك قبيلة موطنها بحثا عن موطن صغير آخر تتوافر فيه أسباب حياتها ومواشيها، وتخلف وراءها أرضا وأناسا وذكريات، أو يذهب الشاعر بعيدا عن قومه وموطنه، فيتذكر الوطن وساكنيه في غربته أو موطنه الجديد، فهذه غربة فرضتها طبيعة الحياة وهي خارجة عموما عن إرادة الإنسان. 3

2-د. وهيب طنوس، الوطن في الشعر العربي من الجاهلية من الجاهلية إلى نحاية القرب الثاني عشر ميلادي، د،ت، ط1، 1975-1976 ص331

 $<sup>14.\</sup>$ صبد الرزاق الخرشوم، الغربة في الشعر الجاهلي، ص $^{-1}$ 

<sup>15.</sup> صبد الرزاق الخرشوم، الغربة في الشعر الجاهلي، ص $^{3}$ 

مدخل: .....

وقد يولد الانسان لأمة سوداء فيظل لونه يلاحقه ويكون عليه سبب، أويكون فقيرا فيتصعلك، أو يرتكب خطيئة فيخلع أويؤسر في احدى غزوات القبائل الكثيرة ، أويسجن أويضطر الى النزول بقوم لا يمد إليهم بصلة النسب، فيكون في كل هذه الحالات غريبا، ولكن هذا ليس بإرادته ايضا فهوغريب غربة القهر والحياة والمجتمع. 1

من هنا نستنتج أن كل غربة حصلت للإنسان وليس له سلطة فيها وتجلت في الغربة عن الوطن والأهل والمجتمع فهي غربة قهر، وكل غربة حصلت للإنسان طوعا وبرغبة منه وقصدا فيها إغترابا فهي غربة ذات.

# ثانيا: عوامل الغربة في المجتمع الجاهلي

ثمّت أسباب دفعت الإنسان الى الغربة خارجة عن سيطرته وهناك أسباب دفع نفسه بها إلى الغربة تعنتا وتشددا بسبب رفضه لكل العادات والتقاليد المفروضة عليه في ذلك المجتمع، والتي يراها مجحفة في حقه في ظل غياب العدالة الاجتماعية، وثمّة عوامل عدة كانت مهمة في بعده، سواء أكان ذلك غربة أواغترابا فهي جعلت منه مشتتا يعاني ويقاسى جراء ما أصابه ، ومن أهم هذه الدّواعى:

#### 1- العامل النفسي:

الإنسان العربي لا يستطيع إلا أن يكون حرا فهو سليم الفطرة، ورغم ما عاشه من ظروف قاسية فرضتها الطبيعة بلا زرع ولا أنهار ما أكسبه طباعا نفسية لا تتواجد ربما في بقية شعوب العالم.

ابن خلدون وهو يصفه في قوله: "متوحش، نهاب، سلاب إذا أخضع مملكة أسرع إليها الخراب، يصعب انقياده لرئيس، لا يجيد صناعة، ولا يحسن علما، ولا عنده استعداد للإجادة فيها، سليم الطباع مستعد للخير، شجاع". 2

كل هذه الصفات استمدها من ذلك الجو المتقلب، فحياته محفوفة بالمخاطر ما يجعله إذا أحبّ بذل نفسه وإذا كره بذل نفس العدو، وإذا عاهد صدق، وإذا غزا وغنم وزّع غنائمه على سواه فقد كانت صفاته متناقضة بسبب البيئة الصحراوية، "عصبي المزاج، سريع الغضب، يهيج للشيئ التافه ولا يقف هياجه عندما، وهو أشدّ هياجا إذا جرحت كرامته أو انتهكت حرمة قبيلته، وإذا هاج أسرع الى السّيف واحتكم إليه "3.

هذا هو إنسان الصحراء العربية، ابن العرب الذين وصفهم (ديودورس الصقلي) بأنهم "يعيشون الحرية فيلتحفون السماء وقد اختاروا الإقامة في أرض لا أنهار فيها ولا عيون ولا ماء، فلا يستطيع العدو المغامر الذي يريد الإيقاع بهم أن يجد له مأوى ....ومن يخالف العرف يقتل، وهم يعتقدون بالإرادة الحرة وبالحرية ".4

4- المرجع نفسه، ص 265، نقلا عن: عبد الرزاق الحرشوم، الغربة في الشعر الجاهلي، ص 29.

-

 $<sup>16. \, - \, 2</sup>$  عبد الرزاق الخرشوم، الغربة في الشعر الجاهلي، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{-2}</sup>$ أحمد هبو، المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ج1، دط، منشورات جامعة حلب، سورية، 1990، ص $^{-2}$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{-3}$ 

ولقد لخص (فيليب حتي) تكوين الإنسان الجاهلي العضوي والنفسي والمعاشي بقوله: "وليس جسم البدوي لدى التشريح سوى حزمة من الأعصاب الحساسة، والعظام والعضالات فكأنه مشال لجدب الأرض وقحطها، يتألف طعامه اليومي من التمر وشيء من الدقيق أوالذرة المحمصة مجزوج ببعض الماء أوالحليب ولباسه بسيط كمأكله ....، وأظهر فضائله التجلد والصبر اللذان يمكنانه من الحياة، حيث يكاد يهلك كل شيء غيره "اغتراب الإنسان الجاهلي إذن معادل موضوعي للعقم والجدب والعدم، وهوحقيقة كبرى في بيئة الشاعر القاحلة، التي لا تعرف الخصب والعطاء وإلحاح الشعراء على هذا المعنى في مطالع قصائدهم يوحي إيحاء أقرب إلى اليقين بإحساسهم الشديد بفجيعة الغربة، بل بفجيعة الحياة التي تسيطر عليها قوى القدر الذي يضرب ضرباته القوية، فيغرق بين المحبين، وهي قوى لا يستطيع السيطرة عليها ومحاولة التخلص التي يمتلكها إزاء هذه الغربة، هي ركوب ناقته ليرحل فينسى أي أنه يقابل الغربة باغتراب آخر، هكذا كانت تدور حياته، وهكذا علمته الصحراء التي يعيش فيها .1

ذلك هو السواد القائم الذي جعل من الإنسان يتخذ من الغربة ملجأ للهروب من تلك الظروف القاسية أنذاك.

## 2- العامل البيئي:

تغلب على البيئة في الجزيرة العربية البيئة الصحراوية، ومناطق قفار مترامية الأطراف جعلت مناحها جافا وشديد الحرارة، بوحه عام والجفاف يعني أيضا قلة الأمطار أو ندرتها ..... إن هذا الجوالرهيب والبيئة الصعبة جعلت من الإنسان العربي قديما يهاجر بسبب الظروف الصعبة القاسية ما جعلهم يخرجون من الجزيرة العربية هربا من الفقر والطبيعة الصعبة هناك، ذلك أنهم كانوا يعيشون في منطقة جبلية بمرتفعات شديدة البرودة وأغوار شديدة الحرارة ، ومناطق رملية صعبة العيش حتى على الحيوانات، ما أدى بالإنسان الجاهلي إلى اتخاذ الهجرة ملاذا<sup>2</sup>، فإذا انقطع المطر ما يعني انقطاع الحياة فيها، وإذا جاء يكون قويا ينهي كل مقومات الحياة يحول كل شيء أمامه، ولا مجال للحياة إلا ما ندر. 3 ما جعل منهم يهيمون على وجوههم فارين مما هم فيه، لكن هذا الفرار حلّف في نفوسهم آلاما تشوي قلوبهم كما عقد البرد ذنب الكلب، بسبب

\_

8

 $<sup>^{-1}</sup>$  فليب حتي، تاريخ العرب (المطول)، د ط، دار الكتاب للنشر والطباعة والتوزيع، ج $^{1}$ ، و $^{-1}$ ، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{20}</sup>$  م  $^{20}$  م  $^{2$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$  ينظر، عبد الرزاق الخرشوم، الغربة في الشعر الجاهلي، ص 19، 20.

آلام الغربة القسرية فهم خرجوا من مكان فيه أناس جعلتهم يتحملون تلك الطبيعة في سبيل البقاء إلى جانبهم، ويمكن أن نضع هذا العامل مع جملة من العوامل التي دعت للغربة الأعربة وغيرها من الشعراء. 1

ومن هنا نستنتج أن الغربة لم تكن مقصودة وكانت حاجة فرضها الواقع المرير، في شبه الجزيرة العربية وظروفها القاسية ما جعلت منه إنسانا، دائم الحنين إلى الأهل والأقرباء والوطن.

#### 3- العامل الاجتماعي:

عندما نرجع إلى معاني كلمة عرب في لغتنا العربية فإننا نجدها تعني الفوضى، وهذا يدل على حياة البداوة الغير مستقرة تعمها الفوضى والمهلكة التي صعبت فيها ظروف العيش ما جعلهم يلوذون بالفرار اتجاه الهجرة ملاذا.<sup>2</sup>

لكن ذلك لا يسمح بالقول أنهم كانوا غوغاء منتشرين في الأرض مثل الغجر، ذلك أنهم كانوا يتكيفون مع المكان الذي فرضه الواقع المزري الذي يعيشونه، ويرتحل إلى المكان الذي يجد فيه أسباب المعيشة حيث يتوفر الماء، فمنهم من اتخذ الزراعة فاستقر وعاش حياة نصف حضرية، ومنهم من بقي يتنقل ويبحث عن متطلبات المعيشة، إلا أنه ظل تواقا إلى حياة الإستقرار والعيش في ظل الهيئة المجتمعية التي يحكمها رئيس، "وحدتما الأسرة التي تمثل الواحدة منها الخيمة أو البيت، والحي عبارة عن مضرب من مضارب الخيام وأعضاء الحي يطلق عليهم لفظ قوم، وتتألف القبيلة من أقوام وعشائر تربطها أواصر النسب، وينظر أبناء العشيرة الواحدة بعضهم إلى بعض كأبناء دم واحد وهم يؤدون الطاعة لرئيس واحد وهوكبير أعضاء العشيرة، ويتداعون الى الحرب بصيحة واحدة، ويرجع اسم العشيرة في الغالب إلى الجد الاول الذي تنتسب إليه". 3

وقد كانت العشيرة تجتمع على نظام واحد مشترك تقرر بالتشاور مع كبارها على الاستقرار أو البقاء بحسب توفر ظروف العيش ولم يبدو أيّ اعتراض يقف أمام الرحيل لأنهم كانوا يرون أنّ في ذلك مصلحة لهم لحرصهم على وحدة القبيلة لحماية بعضهم البعض، "القبيلة هي عماد الحياة في البادية، بما يحتمي الأعرابي في الدفاع عن نفسه وماله، حيث لا شرط في البوادي تؤدب المعتدين ولا سجون يسجن فيها الخارجون عن نظام المجتمع وكل ما هنالك عصبيّة تأخذ الحق وأعراف يجب أن تطاع". 4

4- علي جود، المفصّل في تاريخ العرب قبل الإسلام، د ط، ج4، ص 313، نقلا عن: جودت إبراهيم بسام أحمد المجدل، الشاعر العراب مأساته وغربته في الشعر الجاهلي، مجلة جامعة البعث، ص 75.

\_\_\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  د. جودت إبراهيم بسام أحمد المجدل، الشاعر العراب وغربته في الجاهلي، ص $^{-2}$ .

<sup>2–</sup> أحمد هبو، تاريخ العرب قبل الإسلام، ص 93.

<sup>3-</sup> د.فليب حتى، تاريخ العرب (المطول)، ص 33.

كانت هذه احدى الدوافع الاجتماعية التي كانت السبب الكبير في اتخاذ الإنسان الجاهلي من الغربة الملجأ الآمن لكسب عيشه، وممارسة مختلف نشاطاته رغم الظلم والاستبداد الذي كان يعيشه.

#### 4- المرأة:

المرأة كانت دافعا من دوافع الشجاعة والفروسية سواء أكانت أمّا أو حبيبة، والآن تعد المرأة هنا من الدّواعي المهمة التي تجعل الشاعر يشعر بالغربة في جميع الحالات بعيدا عنها أوقريبا وقد ذكرها الشاعر في مقدمة كل قصيدة لما فيها من أثر كبير في سير حياته ولاسيما المرأة الحبيبة.

يقول الشاعر في فراق من أحب والغربة في غيابها تمزق أحشاءه:

| عُمَيرة وَدَّع إِن تَجَهَزت غَادِيا       | كَفَى الشَّيْبِ وَالاسْلاَمِ لِلْمَرْءِ نَاهَيا          |
|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| جُنُونا بِهَا فِيمَا اعْتَشَرْنا عَلاَلَة | عَــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                   |
| لَيَالِي تَصْطَاد القُلَوب بِفَاحِم       | تَرَاه أَثِيثا نــاعِم النّبْت عَـافِيا                  |
| وَجِيد كَجَيْد الرِيْم لَيْس بِعَاطِل     | مِنْ الدُّر وَاليَاقُوت وَالشَّذَر حَالِيا. <sup>1</sup> |

فمن خلال هذه الأبيات يتضح أن الشاعر قد عانا فيها بعده عن محبوبته التي عاش من دونها غريب متألما، حيث أن المرأة تعد الملاذ الذي لجأ اليه فيما قاساه وعاناه، وكانت من أهم أسباب غربته كما هومتعارف أن المرأة هي سكن الرجل وملجأه الآمن، فقد خلق الله آدم عليه السلام وخلق له حواء من ضلعه مكان طمأنينته وسلامه النفسي وراحته.

# ثالثا: الغربة عن الذات

1- الخارجون على القبيلة أوتقاليدها:

#### أ- الإنصراف عن واجبات العصبية:

الخروج على القبيلة ومفاهيمها يأخذ معنيين: معنى فردي يلتزم به الفرد أوأوفر إحساسا بضيق الحياة ولا معناها، فينعكس ذلك في سلوكه وشعره على شكل من الاستبطان والمشاقة اللذان يعبران عن حدة التسوف مع استشعار العجز عن تبديل الواقع أو تحويره أوتطويره، فلا يجد صاحبها أمامه سوى ظاهرة عدم الانتماء التي

<sup>1-</sup> ديوان سحيم عبد نبي الحسحاس، تحقيق عبد العزيز الميمني، د ط، مطبعة دار الكتاب المصرية، القاهرة، 1915، ص 16، 17.

يعارض من حلالها بالموقف السلبي أواللامبالي، قيما وتقاليد راسخة أويتعالى على بعض ما يؤوده من تلك التقاليد والقيم مبقيا على سائر مقوماتها من خلال منظور سكوني لا يلتفت الى ما بدأ يطرأ على القبيلة أوعلى إنسانيتها من شروح بحكم التطور الذي بدأ ينتاب تكوينها الإجتماعي والإقتصادي، وأما أن يتحسس المشكلة بإحساس أوبوعي فيلمس ما بدأ يظهر من تناقض بين ظاهر تلك التقاليد وبين ممارستها في الواقع النامي فيدرك أن إنسانية القبيلة بدأت تخلي المكان لأشكال من التمايز أو التفاوت، فيبدأ هذا الإحساس بوطأة هذه الظاهرة ليقترن بوعي حديد لمشكلة تباين الناس من حيث الفقر والغنى، والوفرة والحرمان، ومن حيث تمركز السلطة أو الزعامة أو النفوذ في أيدي الاثرياء على حساب المحرومين فيمضي في أول سعيه لإقامة حوار مع المجتمع المتمثل في القبيلة يبدؤه في أيدي الكلام وقد ينتهي به إلى امتشاق الحسام ليبت حبل الصلة التي تربطه بحذا الكيان المرافق لأزلية الصحاء أو يشعر الجاهلي بغربة قاسية حين تفضل القبيلة رجلا غربيا عليه، وعلى الرغم من انتمائه إليها والتزامه بواجبات العصبية فقد فضل قومه رجلا غربيا، مع حاجته الماسة إلى مساعدتهم، فقد روى الضبي أن "أفنون التغلبي" قد سأل قومه "أباعر" فخيبوا أمله، ولم يتحملوا عنه ديات من قتلهم، وكان رجل يدعى ابن سوار "طلب منهم أباعر فأعدو حاله ولم يظنوا بحا، فقال هذه القصيدة يعاتب بحا قومه ويذكر أنه لوكان من قبيلة أحرى ما فرط في جنبه هذا التفريط.

أَبْلغ حَبِيْبا" وَخَلَل فِ ي سِرَاتِهِم قَ الله عَلَي وَلَم أَمْلُك فَيالَتِهم سَأَلْت قَوْمي وَقَد سَدَت أَبَاعِرُهم إِذْ قرَّوا لابْن سِ وَار أَبَاعِرُهم أَنِي جَزُّوا عَامِرا سَ وْأَى بِفِعْلِهم

أَنْ الْفُؤَاد انْطَ وَى مِنْهُم عَلَى حَزَن حَتَى انْتَحَيت عَلَى عَلَى حَزَن حَتَى انْتَحَيت عَلَى الارْسَاغ وَالثَنن" مَا بَيْ نَ نَ رُحْبة ذَاتِ العِيْص وَالعَدْن لله دُرَّ عَطَاء كَان ذَا غَبَ نَ الْحَسَن أَم كَيْف يَجْزُونَني السَّوَأَى مِنَ الحَسَن أَم

ويعلق الشاعر غضبه أحيانا على قومه لأنهم خرجوا على منطق العصبيّة، ولكن بطريقة أخرى، والذي يبدو من سياق البيتين التاليين أن قوم الشاع قد قبلوا صلحا وديّات، ولم يثأروا لقتلاهم ،فيسخر الشاعر منهم ويحمّلهم عار ما يفعلون، بل إنه يعلن خروجه على ما قرّروا انتمائه لهم.

\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  إلى الأدب الجاهلي، د ت، ط1، دار الصليعة للطباعة والنشر، بيروت، نوفمبر 1979، ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^{-2}</sup>$  عبد الرزاق الخرشوم، الغربة في الشعر الجاهلي، ص  $^{-2}$ 

فَمْشُــوا بِأَعْــرَافِ النَعَــام إِذَا ارْتَمَلْــت أَعْقَابَهُنّ مِــن الدَّم فَــــأَن لَمْ تَفْعَلُــــوا واتّدَيْتم وَلاَ تَشْــرَبُوا إِلاَ فَضُول نِسَائِكُم

ويهدد "المتلمس"قومه معيّرا اياهم مذكرا اياهم بالهوان الذي يلاقونه من حكم "عمربن" "هند"، وهم يقومون على الهوان الذي لايرضى به الآ الحمار.

والأبيات مشهورة حتى صارت مضرب الأمثال:

وَالحَرِّ يَنْكُره وَالرَّسْلة الأَجَدِ وَلاَ تَكُونُوا كَعَبد القَيْس إِذْ قَعَدُوا إِلاَ الاذَان عِيْر الأَهْل وَالوَتَدِد <sup>1</sup> وَذَا يَشْجِ فَمَا يَرْنَى لَه أَحَد إنَّ الهَوَان حِمَار القَـوْم يَعْرِفُــه كُونُوا كَبِكْر كَمَا قَد كَانَ أُولَكُم وَلَن يُقِيم عَلَى خَسَف يَسْام بِـه عَلَى خَسَف يَسْام بِـه عَلَى الخَسَف مَــرْبُوط بِرِمَتِـه عَلَى الخَسَف مَــرْبُوط بِرِمَتِـه

#### ب -الاستهتار:

ويحس الشاعر إحساسا عميقا بوضأة القبيلة ورتابة حياتها وبؤس تقاليدها فيستهتر بها فتتحاماه القبيلة، ويفرد أفراد البعير المبعد كما قال "طرفة بن العبد"، ويأتي الاستهتارفي المرحلة التالية للإنصراف عن العصبيّة، فحين ينصرف المرء عن قبيلته تنصرف هي أيضا عنه فيستهتر بها وبتقاليدها عامدا، وغربته هذه وإن كان منشؤها ذاتيا تؤثر فيها مؤثرات إجتماعية غير مباشرة .

والمستهتر بالقبيلة والعصبيّة سيقوم دون شك بأفعال ويتخذ مواقف تخالف منطق القبيلة والعصبيّة فقد يكون أميرا ويتصرف تصرف الصعاليك .<sup>2</sup>

فهنا قصة "إمرئ القيس"، فقصة حياته تبين أنه منذ صغره وهويعيش على طريقته الخاصة مخالفا أمر أبيه وقبيلته، وقد كان أبوه يعاقبه نتيجة ما وصل إليه من استهتار وتصعلك وشرب للخمر والصيد مع أمثاله من الصعاليك العرب، إلى أن دفعه أبوه الى من يقتله ويأتيه بعينيه"، قال ابن الكلبيّ": حدثني أبي عن "ابن الكاهن الأسديّ: أن حجراكان طرد امرئ القيس وآلى ألا يقيم معه أبقى معه أنفه من قوله الشعر، وكانت الملوك تأسف من ذلك فكان يسير في أحياء العرب ومعه أخلاط من شذّاذ العرب من طي، وكلب، وبكر ابن وائل فإذا صادف

\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  عبد الرزاق الخرشوم، الغربة في الشعر الجاهلي، ص  $^{-22}$ 

<sup>2-</sup> م.ن، ص 228.

غديرا أوروضة أوموضع صيد أقام فذبح لمن معه في كل يوم، وخرج الى الصيد فتصيّد ثم عاد فأكل وأكلوا معه وشرب الخمر وسقاهم وغنّته قيانه، ولا يزال كذلك حتى ينفذ ماء ذلك الغدير ثم ينتقل الى غيره. 1

ومن هنا يظهر لنا أن الاستهتار يولد لدى الفرد نتيجة عوامل نفسية تعود لظروف الشاعر ومعاناته فيصبح متمردا على قبيلته.

#### 2- الغربة بعد الموت:

لم تتوقف غربة الانسان الجاهلي لكنها تعدّ تما إلى غربة الوحدة، والإنعزال في القبر بعد الموت وهذه أبعد صور الإغتراب إمعانا في الرهبة والجزع فهواستطاع أن يستعين على صنوف الغربة، إذ يأنس الى وحش الصحراء.

ويتخلص من العبوديّة واللون بقوة وذكاء يمتلكها إلا أنه في غربة الموت لا أمل له بالخلاص ولا بالعزاء ولهذا قال "بشير بن أبي حازم": كفي بالموت نأيا وإغترابا، إن أكثر ما يخشاه الشاعر من الموت وحدته، إذ بعد فراق الأهل والأصحاب يتركونه وحيدا في العراء، فيتمنى الجاهل أن يقهر الزمن والموت والتغيير وأن يشارك الأشياء صفاتها وخصائصها، وأبيات "تميم بن مقبل" التي تدور حول هذا المعنى حيث يتمنى فيها الشاعر لوكان حجرا تمر به الحوادث والمتغيرات، ويبقى شاهدا عليها جميعا يقول:

إِنْ يَنْقُضِ الدَّهْ ـــر مِنِي فَالفَتَى لِلْدَهْر مِن عَوْدَه وَاف وَمَلْثُـوم وَافْ وَمَلْثُـوم وَإِنْ يَكُنْ ذَاكَ مِقْدَارًا أَصَبْت بِــه فَسَيرَة الدَهْر تَعْوِيــج وَتَقْوِيم مَا أُصِيب العَيْش لَو أَنَ الفَتَى حَجر تَتَبوا الحَوَادِث عَنْه وَهُو مَلْمُوم. 2

ولقد آمن الشاعر الجاهلي بأن الموت حق وأن الإنسان لا بدّ وارده، وليست العبرة هنا بمعرفة الموت وإنما بالإيمان بأحقيته - "فزهير" يعلم تمام العلم أن الناس تفنى نفوسهم وأموالهم، أما الدهر فيظل باقيا، وأن الإنسان يمر في هذه الحياة وقد مرّ أناس قبله، وأنّه في آخر عمره سيهوي في حفرة وكأنّ أحد يدفعه إليها يقول:

أَلاَ لَيتَ شِعْرِي هَل يَرَى النَاسِ مَا أَرَى مِنْ الأَمْرِ أَو يَبْدُو لَهُ مَا بَدا لِيا بَدا لِيا بَدا لِي أَن النَّـــاسِ تَفْنَى نُفُوسَهُم وَأَمْوَالَهُم وَلاَ أَرَى الدَّهْ مِ وَانِيا فَإِنِا لَي أَن النَّــاسِ تَفْنَى نُفُوسَهُم وَإِنْ أَرَى الدَّهْ مِن الأَرْضِ تَلْعَة أَجِد أَثَرا قَبْلِـي جَدِيــدًا وَعَافِيًا وَإِنِــي مَتَى أَهْبِط مِن الأَرْضِ تَلْعَة

\_\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  فرج الأصفهاني كتاب الأغاني، د ت. ط1. القاهرة. مطبعة دار الكتب المصرية. الجزء التاسع،  $^{-1}$ 936. ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> عبد الرزاق الخرشوم، الغربة في الشعر الجاهلي، ص 196، 197.

فَثَمّ إِذَا أَصْبَحت، أَصْبَحْت غَادِيا يَحُتّ إِلَيهَا سَائِق مِن وَرَائيا. 1 أَرَانِي إِذَا مَـا مُت بِتَّ عَلَى هَوى إِلَى اللهَا مُقِيمَة إِلَى اللهَا اللهُا اللهُ الل

#### 3- الغربة الدينيّة:

ولم تنشأ أصول الديّانة السامية في البوادي الرملية بل في الواحات وكانت لأول عهدها ترتكز على تقديس الحجارة والجدران حتى في العصور التي سبقت عصر الحجر الأسود، وبئر زمزم في الجزيرة وعصر بيت "ايل" في فلسطين، ولم يكن البدوي يقيم كثيرا وزنا للدين.

وقد ورد في القرآن "الأعراب أشّد كفرا ونفاقاً" (التوبة 98) ويقال أنهم إلى يومنا هذا لايطيعون الرسول إلاّ بالقول. أنه عالى: "قَالَتِ الْأَعْرَابُ آَمَنًا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ". أنه الله على الله على

والدّيانة البدوية مبنية على الإيمان بوجود أرواح في الأشياء المادية، مما يرى الإنسان طوله من أشجار ورمال وحجارة أورياح وأمطار ونجوم، ثم تكاملت صورة الألوهيّة إلا أن سورة المحسوسات الطبيعية بقيت مقدسة وغيرت وسائط بين العابد والمعبود 4، أما فكرة الآخرة فإننا لا نجد في الأدب الجاهلي إشارة واضحة إليها والعبارات القليلة الغامضة التي تحمل مسحة من التفكير بالآخرة، جاءت على أمر التعاليم النصرانية وأحلاق العربيّ قائمة على فلسفة اللّذة الحالية فكان أبدا دائما في مهام الحياة التي تحتاطه ولم يكرس من الفكر كثيرا لأمور الآخرة.

ولم يكن للوثني العربيّ في جاهليته أساطير كالتي نعرفها عند الشعوب العربية، ويمثل الدين عنده أول أشكال المعتقدات السياسية وأبسطها وأكثرها سذاجة، ومع هذا فلم يكن له حظ وافر في أمور الدين، ونحن نستدلّ على هذا من الشعر الجاهلي ومما ذكره القرآن الكريم فيما بعد، وكان في قيامه ببعض الطقوس الدينيّة إنما ينساق بقوة الإستمرار، ويجري إمتثالا لأحكام العرق والتقاليد، وليس في الشعر الجاهلي ما يدل على شعور ديني عميق أوعاطفة روحية شديدة، والذي يقرأ حادثة "إمرئ القيس" مع " تبالة "يدرك هذا مباشرة ، فقد مرّ " بتبالة "ولها صنم للعرب تعظمه يقال له (ذو الخلصة)، فاستقسم عنده بقداحة وهي ثلاثة: الآمر والنّاهي والمتربص، فأجالها فخرج النّاهي، فجمعها وكسرها وضرب بها وجه الصنم. 5

وفي هذين البيتين لشاعر قديم سر الفلسة العربية في الحياة:

\_

<sup>1-</sup> عبد الرزاق الخرشوم، الغربة في الشعر الجاهلي، ص 298.

<sup>.32</sup> ص د. فليب حتى، تاريخ العرب (المطوّل)، ج1، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$  سورة الحجرات، الآية 14.

 $<sup>^{-4}</sup>$  عبد الرزاق الخرشوم، الغربة في الشعر الجاهلي، ص  $^{-4}$ 

<sup>5-</sup> م.ن، ص 308.

مدخل: ......

#### تَطُوف مَا نَطُوف ثُمَ يَأُوي ذُو الأَمْوَالِ مِنَا وَالْعَدِيم إلى حَقِير أَسَافِلُهُن خَوْف وَأَعْلاَهُن صِفَاح مُقِيم 1

ولما كان البدو يترددون على مراكز الحضارة في الحجاز لتبادل البضائع وخاصة في الأشهر الحرم الأربعة فأنهم قد تأثروا بطابع الأفكار المدنية التي كانت أرقى من أفكارهم وتعلموا بعض الشعائر الدينية مثل الطواف بالكعبة، ونحر الذبائح وكانوا يقدمون الإبل والأغنام في مكة وعند مختلف الأنصاب التي كانت تعتبر أصناما أو مذابح، وكان الحج إلى مزاد مشهور في إحدى مدن الحضر بين أعظم الفرائض الدينية عند البدوي، وكانت الأشهر الحرم الأربعة تتضمن ما أصبح في التقويم الإسلامي الشهر الحادي عشر والثاني عشر والأول من كل عام (ذو القعدة، ذو الحجة، محرّم) ويضاف إليها شهر آخر في منتصف السنة وهورجب وكانوا قبل الإسلام يفرزون الأشهر الثلاثة، الأولى للفرائض الدينية أما الأشهر الأخيرة فلتعاطى التجارة، وإمتاز قطر الحجاز بخصائص فريدة منها ووقوعه في نقطة مركزية وسهولة الوصول إليه وقيامـه على طريق القوافل السائدة بين الشمـال والجنوب، فانفتحت فيه أبواب واسعة للحركة الدينية والتجارية، وبفضل هذه نشأت سوق عكاظ والكعبة .2

ولا نكاد نصل إلى أواخر العصر الجاهلي حتى بدأ الاستعداد لفكرة الإله الواحد، وانحلال الديانات الأخرى والتمهيد لقدوم الإسلام الذي جاء بتعاليم الدين في شتى المحالات.

# IV - الغربة عند شعراء المهجر:

منذ أواخر القرن التاسع عشر شرعت تنزح إلى بلاد "لولومبوس" جماعات من أبناء البلاد العربية، ولا سيما من لبنان وسوريا بعضها هربا من جور الأتراك وبعضها انتجاعا للرزق، والبعض الثالث للسببين معا، وبين تلك الجماعات المهاجرة كانت طائفة من الشبان الذين كانت تتوقد بين جوانحهم قلوبا متوثبة للحرية، وفي رؤوسهم آفاق من الفكر النيّر والخيال الخصيب، أولئك كانوا من الرعيل المثقف الواعي، الذي عزّ عليه أن يعيش أسيرا للظلم والعوز، فانطلق يبحث عن الحرية والإكتفاء. 3

الإغتراب ظاهرة قديمة قدم الإنسان في هذا الوجود، منذ أن تكوّنت المجتمعات الأولى نشأت معها، وفي ظلها الأزمات التي تتمخض بشكل أوبآخرعن أنواع من الإغتراب التي عابي منها الفرد وواجهها على وفق حجم

3-د عيسى النّاعوري، أدب المهجر، ط3. دار المعارف، مصر، ص 17.

 $<sup>^{-1}</sup>$  فليب حتى، تاريخ العرب (مطوّل)، ص $^{-1}$ 

<sup>-2</sup>م.ن، ص 14.

مدخل: .....

طاقاته العادية والروحية، فقد تقوده إلى التمرد والعصيان، مثلما قد تقضي به إلى الإستسلام والإنعزال والإنكفاء عن الذات. 1

إنّ المهجريين آمنوا بأنه لا بدّ من روابط تجمع شملهم وعنها تصدر أعمالهم الإبداعية فكوّنوا الروابط الأدبية وأشهرها رابطتان:

أ- الرابطة القلمية في الشمال.

ب- العصبة الأندلسية في الجنوب.

# 1-الرابطة القلمية في الشمال:

في أفريل 1920 التقت آراء من جماعة أدباء المهجر في أمريكا الشمالية حول فكرة واحدة وهي ضرورة إنشاء رابطة توحّد جهودهم، وتكتّل قواهم، وقد أطلقوا عليها اسم "الرابطة القلمية"، واتضح اتجاهها الأدبي الذي يبحث فيما وراء الأشياء ولا يكتفي بالقشور في الشعار الذي قام بتصميمه "جبران خليل جبران" ووضع معه هذه العبارة (لله كنوز تحت العرش مفاتيحها ألسنة الشعراء) وأعلنوا رأيهم في الأدب حينما قالوا: الأدب هو الذي يستمد غذائه من تربة الحياة ونورها وهوائها، والأديب هو الذي حص برقة الحس ودقة التفكير وبعد النظر في تموجات الحياة وتقلباتها، وبمقدرة البيان عما تحدث الحياة في نفسه من تأثير، ولقد أحدثت الرابطة القلمية تأثيرا كبيرا في نحضة الشعر العربي بالمهجر، كما أحدثت ثورة عارمة من أنصار القديم عليها<sup>2</sup>، ولكنها شقت طريقها في عزم وإصرار حتى أصبح لها أنصار في كل مكان.

وعن الرابطة القلمية صدرت الأعمال الأدبية التي توضح إلى حدّ بعيد مدى إغراق المهجريين في التأمل في كل مجالات الوجود وما وراءه، والنفس الإنسانية والطبيعة وما ورائها، وقيم الحياة من خير وشر، وبغض وحب وكان للشماليين في هذه النزعة البال الطويل وفي مقدمتهم نحد "ميخائيل نعيمة" بشعره ونثره، ومنهجه النقدي الذي عبر به الطريق أمام أدب الآخرين وفي كتابه "الغربال" يقول: إذن فالأدب الذي هوأدب، ليس إلا رسولا بين نفس الكاتب ونفس سواء والأديب الذي يستحق أن يدعى أديبا هومن رسوله من قلبه ولبه.

ومنه نستنتج بأن "الرابطة القلمية" ما كانت لتقدم هذه المجموعة إلى قرّاء العربية لولا إعتقادها بأنما قد اتخذت من الأدب رسولا، لا معرضا للأزياء اللغوية البرهجة العروضية، وقد تكون مخطئة فيما تعتقد، لكن إخلاصها على الأقل يشفع بخطئها، فهي لا تدعى لهذه المجموعة أكثر مما تستحق، فإن لم يكن لها إلا تشويق بعض الأرواح الناشئة إلى طرق الأدب عن سبيل المعجمات.

2-د محمد فؤاد مرعى، مجموعة الكاملة جبران خليل جبران، مركز دراسات الوحدة العربية، ط1 ،بيروت، 2012،ص 19.

\_

<sup>1-</sup>محمد راضي جعفر، الإغتراب في الشعر العراقي المعاصر(المقدمة)، إتحاد الكتاب العرب، دمشق، 1999م، ص\*\*\*\*\*.

مدخل: .....

وقد ظلّت الرابطة القلمية إلى عام 1920 ثم تبعثرت ، بوفاة "جبران خليل جبران "ثم رشيد، ونسيب وندرة وغيرهم وكذلك عودت" ميخائيل نعيمة "إلى لبنان.

#### 2- العصبة الأندلسية:

وما أذنت شمس الرّابطة القلمية بالمغيب حتى سطع هلال العصبة الأندلسية في الجنوب، وكان قيام العصبة في "سان باولو" سنة 1922 م وكان صاحب فكرتما "شكر الله الجر" الذي وجد عند" ميشال معلوف"الإستعداد للتنفيذ، لتقوم العصبة مقام الرّابطة انتفضت من الشمال.

وقامت هذه العصبة لتحدد طبيعة الشعرالعربي ولكن في هدوء وفي غيرالاعنف، كما أنما لم تجعل من أهدافها قطع الصلة تماما بين الشعر الحديث والشعرالعربي القديم، بل كانت على العكس من ذلك راغبة في بقاء شيء قديم يصل الماضي بالحاضر مع العرب المحدثين عن التراث الفكري لآبائهم الأقدمين. 1

ومن أعضاء العصبة البارزين: فوزي المعلوف ،ورياض المعلوف وشفيق المعلوف وإلياس فرحات والقروي وشكرالله الجر.

وكان لهذه العصبة دور في التأمل وإن يكن مخالفا لمنهج الرابطة القلمية، وبينما كان طابع الشماليين التأمل والحيرة، وكان طابع الجنوبيين الدعوة إلى تهذيب الواقع وتعميق الإحساس القومي والحنين إلى أرض الوطن والتفاخر بالمآثر العربية.

ومن هنا يمكننا القول أن موقف الشماليين هو الهروب من الواقع وعدم القدرة على مجابحته أوالثورة عليه وتحدّيه، والرغبة في التغيير ما تأتى عنهم أمانيهم، أما موقف الجنوبيين فهودائما المواجهة والتصدي ومحاولة التغيير في هدوء، والتسليم أحيانا بالواقع المفروض.

فنعيمة يقول في حيرة وقلق:

عِنْد الغُـــرُوب
مَـعَ القُلُـوب
بَعْـد الغَـرُوب
ثِقَــل كُرُوبِي
بَيْـن النُجُـوم
أَنْسَي هُمُـومِي
بَيْـن النُجُـوم
بَيْـن النُجُـوم

أَطْلَقْت قَلْبِي لِيَتَسَلَى فَعَاد قَلْبِي يَشْكُو إِلَيّ اَرْسَلْت طَرْفِي وَقُلْت عَلَى قِطَاف طرْفِي قِطَاف طرْفِي قِطَاف طرْفِي

<sup>20</sup> مرعي، مجموعة جبران خليل جبران، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> د. عيسى النّاعوري، أدب المهجر، ص 32.

وهذا الشعر كثيرا ما يسطر على نعيمة وهومن أبرز أدباء الرابطة القلمية وقد قال الأبيات السابقة سنة 1922 ويلازمه هذا الشعور ويتكلف حتى يتخيل الحياة قبورا تدور.

يقول من قصيدته "قبورا تدور" في سنة1928.

فَحَلَى جَمَالاً يَرَاءَا الغُرور وَلَيْسَت تَرَاء عُيُـون الدُهُور وَحَلَى القُبُور وَحَلَى القُبُور وَحَلَى القُبُور وَحَلَى القُمُـوح وَحَلَى القُصَـور وَحَتى القُبُور وَحَلَى القُمُـوح وَحَلَى القُمُـوح وَحَلَى القُمُـوح وَحَلَى القُمُـوح وَحَلَى القُمُـوح وَحَلَى القُمُـوح وَحَلَى القُمُور وَحَتى القُبُور وَحَلَى المُون عَلَى المُون خَيْلا فَجِيْلا فَحِيْلا فَكُون خَيْلا فَجِيْلا فَلَا تَعْنَ إِلاَ قُبُــورا تَــدُور

ويقول أبوماضي:

أَسِير فِي الرَوضَــة عِندَ الضُحَى كَالمُدلِـــج فِــي فَد فَد أَمْسِي المَــاء وَلاَ أَرْتَوي وَحَولِي النُــورُ وَلاَ أَهتَــدِي المَائِلِي عَن أَمْسِي كَيفَ إِنقَضَى دَعهُ وَسَلنِي يَا أَخِــي عَن غَـد يَاسَائِلِي عَن أَمْسِي كَيفَ إِنقَضَى دَعهُ وَسَلنِي يَا أَخِــي عَن غَـد أَرُوح لِلنَفــس وَأَهنــالَهَا أَن تَحسَب المَاضِـــي لَم يُولَد أَ أَرُوح لِلنَفــس وَأَهنــالَهَا أَن تَحسَب المَاضِـــي لَم يُولَد أَ

جُعتُ وَالخُبزُ وَفِير فِي وَطَابِي وَأَلَسنَا حَولِي وَرُوحِي فِي ضَبَاب وَشَرِبتُ المَاءَ عَذبً السَائِغًا وَكَأْنِ المَاءَ عَذبً سَوَاب حَيرَة لَيسَ لَهَا مِثلَ المَعَامِ الْعَبَابِ

كانت ثورته على المجتمع وتقاليده، وقد كانت ثورته وانفعالاته صارخة كثيرا ما ضاع صداها، وفي قصة" يوحنّا المجنون"يتجسد هذا الشعور حينما يقول على لسان "يوحنّا" مهاجما رجال الدين المسيحي. (تعال ثانية يا

\_\_\_\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  أنطوان القوال، المجموعة الكاملة لمؤلفات جبران خليل جبران، ط $^{-1}$ ، دار الجيل للنشر والتوزيع، ص $^{-1}$ 

يسوع الحي واطرد باعة الدين من هياكل فقد جعلوها مغائر تتلوى فيها أفاعي زيّفهم إحتيالهم، تعال وحاسب هؤلاء القياصرة فقد اغتصبوا من الضعفاء مالهم ومال الله. 1

و"شفيق معلوف"وهومن أدباء الجنوب:االعصبة الأندلسية يقول وهويقابل الحياة متحديا همومها:

وَحَجبتُ عَن أَهْل الحَيَاة دُمُوعَهُم وَدُرتُ عَلَيهِم بِالرَحِيــق المُبّر

أَقُولُ لِنَفْسِي إِنْ تَنَهَدتِ فَازَ فَرَى وُويدًا عَلَى جَمْرِ الْعَذَّابِ الْمُرمَد

وَعَضَّى يَسُنِ البَشَرِ ثَغْرُك وَانْحَرَى عَلَى شَفَتِيهِ زَفْرَة المُتَنَهِد

وقد يخضع أدباء الجنوب ويستسلمون بل ويربحون بمآسي الحياة وقلوبهم تطفح بالمرارة.

فنرى" زكي قنصل" يقول:

وَيحَ قَلبِ عَلَيهِ اللَّيَالِ فَي وَهُو رَاضٍ بِمَا يُلاَقِ فِي سَعِيد

أَلف النَار فَهِي بَرْد عَلَيهِ كُلَمَا مَاتَ وَقُدُهَا يُسْتَعِيد يُحتَفِى بَرْد عَلَيهِ عَنْهُ إِلاَ تَالَأَهُ هُم جَادِيد يَحتَفِى بِالْهُمُومِ..مَا أَنجَابِ هُم عَنْهُ إِلاَ تَالَهُ هُم جَادِيد

ولا شك أن مثل هذا التصور للحياة لايعمق مفهومها ولايساعد موكبها على الاستمرار، فما معنى أن يسعد الإنسان بقسوة الليالي؟ وما جدى أن يستعيد نار العذاب؟ وهل من السائغ أن يحتفي الإنسان بالهم؟ اللهم إلا في لحظات اليأس، وكان رئيس العصبة "ميشال معلوف" ونائبه "داود شكري" و" أمين السر"و"نظير زيتون" و"أمين الصندوق"و"يوسف البعيني" وخطيبها "جورج حسون معلوف".

وأصدرت العصبة مجلة بإسمها وكان يرأس تحريرها: "حبيب مسعود" وكما انتهت الرابطة القلمية. انتهت وتوقفت العصبة الأندلسية بعد أن تفرقت مجلتها، ولم يبق منها سوى آثارها وروائعها الناطقة.

وأسوة بالرابطة القلمية والعصبة الاندلسية ظهرت جماعات وأندية أخرى لكنها لم تحدث الصدى الذي أحدثته السابقات، ومن هذه الجماعات:

(أ)− رابطة منيرقا→ أسسها أحمد زكى أبوشادي ونعمة الحاج.

(ب)-رواق المعرى→وهى حلقة أدبية تكونت في سان باولوبرئاسة نعوم لبكى.

19

\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  أنطوان القوال، المجموعة الكاملة لمؤلفات جبران خليل جبران، ص

(ج)- الرابطة الأدبية → تأسست في الأرجنتين عام 1949 وصاحبها حورج صيدح.

(د) - جمعية الإخاء العربي  $\longrightarrow$  تأسست في فنزويلا وكان اتجهاها وطنيا .  $^{1}$ 

نستنتج أن هذه الروابط أظهرت مواهب المهجريين، وعبرت عن آراء ونقلت أصواتهم النائية المشوية بأنين الغربة وأصداء الحنين إلى بلادهم وبلاد العالم كله، وذلك بإيمانهم التام أن هذه الروابط ستكون مصدر إبداعاتهم الأدبية والفنية.

20

<sup>1-</sup> د. عيسى الناعوري، أدب المهجر، ص 243.



إن ظاهرة الغربة والإغتراب من أقدم الظواهر في حياة الإنسان، فقد ظهرت منذ القدم في الجتمعات الأولى بسبب تلك الأزمات التي واجهت الجتمعات، وهي ظاهرة غريبة تتكون وتتشكل من إنسان لآخر بأشكال وصفات عديدة على مسبباتها، ومن مجتمع لآخر بحسب المؤثرات التي تحيط بمم، وقد أصبحت ظاهرة الغربة الإغتراب من أبرز الظواهر إثارة للجدل والتقاش لكثرة التعريفات حول أبعاد هذه الظاهرة.

# أولا: مفهوم الغربة والاغتراب

#### 1-المعنى اللغوى للغربة:

وإذا أردنا تعريف الكلمة العربية "غربة" فإننا نأخذها كما وردت في لسان العرب "لإبن منظور": مادة (غ .ر.ب) أن الغرب الذهاب والتنحّي عن الناس، وغرّب عنه يغرب غربا، أغرب، وأغربه، نحاه والغربة =البعد والنّوى". 1

كما أنّ الغربة تعنى أيضا، التواري والإختفاء عن الناس: "غربة الوحش في مغاربها أي غسابت في مكانيسها ". <sup>2</sup>

كما أنها تأتي بعمني:"الشؤم والشذوذ أوعمل بعض الصفات النّوعية لبعض المخلوقات التي كان يتطيّر منها الإنسان خاصة في الجاهلية".<sup>3</sup>

وفي تاج العروس ذكر "الزّبيدي": "التغريب بمعنى الذهاب، والغرب بمعنى النوى والبعد. وأيضا الغرب والغربة: النزوح عن الوطن والتغريب بمعنى النفيّ عن البلد". 4

وجاء في مختار الصحاح للشيخ "الإمام محمد بن أبي بكربن عبد القادرالرّازي "1992 مايأتي:

(غ، ر،ب)، الغربة، الإغتراب نقول: (تغرّب وواغترب) بمعنى فهو (غريب) و (غرب) والجمع (الغرباء). والغرباء أيضا الأباعد و(إغترب) فلان إذا تزوج إلى غير أقاربه، وفي الحديث الشريف "وإغتربوا لا تضووا" (والتغريب) النحى عن البلد و(أغرب) جاء بشيء غريب.

وأغرب أيضا صار غريبا، وتجمع معاجم اللغة العربية على اختلافها على أنّ كامة "الغربة" أو "الإغتراب" تعنى النزوح عن الوطن أوالبعد الإنفصال عن الآخر. 5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- ابن منظور، لسان العرب، (غ.ر.ب)، د ط، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، لبنان، د ت، ص 32، 33.

<sup>2-</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، د ط، دار الكتب المصرية، القاهرة، 1341هـ، ص 159.

 $<sup>^{-3}</sup>$  الجاحظ، كتاب الحيوان، شرح وتحقيق يحي الشامي، د ط، منشورات مكتبة هلال، بيروت،  $^{-30}$ ، ص  $^{-3}$ 

<sup>4-</sup> الزبيدي، تاج العروس من جواهر القاموس، مادة غرب، المطبعة الخيرية، مصر، 1306هـ، ص 404، 412.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- ابن سيده، المخصص، ج12، ص 51.

وفي (المخصّص) لإبن سيده. يروي عن صاحب العين "أغربته وغربته: نحّيه .... بنو الغبراء: الغرباء..... أبوعبيد: الشجير: الغريب أبوزيد، النقيل الغريب في القوم وإن رافقهم أوجاورهم، والأنثى نقيلة.

ابن السكيت: قوم عدا. غرباء، وأنشد

# إِذَا كُنتَ فِي قَومِ عَدَا لَستَ مِنهُم فَكُلُ مَا عَلَفْتَ مِن خَبِيثِ وَطَيب

أبوزيد: الجميل، الغريب في القوم لا تعرف نسبه. أ

من خلال تعرفنا على معاني الغربة نستنتج أنّ الغربة تعني، البعد عن الأهل وعن الوطن والنفي عن البلد والإنفصال عن الآخرين مايعني أنها تكون غربة عن الذات وغربة عن الوطن.

# 2- المعنى الإصطلاحي للغربة والإغتراب:

إن مقابل كلمة الغربة والإغتراب في اللغة الإنجليزية Alienation والفرنسية Alienation، وأصلها من الكلمة اللاتينية "أليناتو" Alienato ويشير الإغتراب في تلك اللغات إلى حالة تحول الكائن إلى خارج ذاته، أوتجاوز ذاته. وقد أستخدمت كلمة الإغتراب في العلاقات الإنسانية لتدل على الإحساس الذاتي بالغربة أوالإنسلاخ سواء عن الذات أوعن الآخرين. 2

واغترب الرجل: أي نكح في الغرائب وتزوج إلى غير أقاربه، وفي الحديث (إغتربوا لا تضووا) أي لا يتزوج الرجل القرابة القريبة، فيجيء ولده ضويا.

وكثيرا ما تكون الغربة قسرية بسبب ما يتعرض له الإنسان من ظلم وخوف أوجوع، أما الإغتراب فهوطوعي يختاره الإنسان لأسباب منها عدم الإنسجام مع المحتمع والعجز عن الإنتماء وعدم الرضى بالتقاليد والأعراف، والمخالفة في الفكر والمعتقد، وكثيرا ما يشعر المغترب بالوحدة والعزلة والفراغ النفسي، وكذلك شعوره بافتقاد الأمن وسوء العلاقات الإجتماعية وافتقاد الطمأنينة.

وصور الإغتراب كثيرة منها: الإغتراب عن الوطن، ومنها الإغتراب داخل الوطن، ومنها الإغتراب عن المجتمع، أوالإغتراب عن الذات، وكل هذه الأنواع مريرة وقاسية ويشعر صاحبها بالألم والوحشة والمرارة، ولعل أقسى أنواع الغربة هي الغربة داخل الوطن بسبب الظلم والإظطهاد والخوف أوالفقر والحرمان، ومن أقوال علي بن أبي طالب -رضى الله عنه-: "الفقر في الطن غربة، والغني في الغربة وطن". 3

\_

<sup>1-</sup> أ.د. يحي الجبوري، الحنين والغربة في الشعر العربي (الحنين إلى الوطن)، ط1، جامعة إربد الأهلية، الأردن، 1428هـ، 2008، دار مجدلاوي للنشر والتوزيع، 2007، ص 16.

<sup>.17</sup> م.ن، ص $^{-2}$ 

<sup>3-</sup> م.ن، ص.ن.

ومنه نصل إلى أنَّ الغربة في المعنى اللغوي تعنى الإبتعاد عن الناس والتّنحّي وفي المعنى الديني هي الترفع عن موبقات الدنيا، وفي المعنى الإصطلاحي عدم التوافق بين عادات المجتمع ومجموعة تقاليده وأعرافه وبين الذات المغتربة.

### 3- معنى الغربة في الدين الإسلامي:

لم ترد كلمة غربة في القرآن الكريم وإن كانت الفكرة نفسها، أي إنفصال الإنسان عن الله عزّ وجل، وقد عبرت عنها قصة بوضوح قصة "آدم عليه السلام" وهبوطه من الجّنة إلى الأرض، كما وردت في سورة البقرة على وجه الخصوص. قوله تعالى: " وَقُلْنَا يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلَّا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ (35) فَأَزَلَّهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا اهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُقٌ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرٌّ وَمَتَاعٌ إِلَى حِين ". أَ

ومن خلال النّص القرآبي يبيّن أن غربة الإنسان بدأت منذ تركه جنّة الخلد مغتربا وهبوطه إلى الأرض المليئة بالآلام.

وجاء في الأثر أنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلم قال: "بدأ الإسلام غريبا وسيعـود غريبا فطوبي للغرباء"، قالو: يا رسول الله ومن الغرباء؟ قال: ناس صالحـون قليل في ناس كثير، من يعصيهم أكثر ممن يعطيهم، بمعنى أنه كان في أول أمره كالغريب الذي لا أهل له لقلة المسلمين. وسيعود غريبا كما كان.

أم يقل المسلمون في آخر الزمان فيصيرون كالغرباء، فطوبي للغرباء أي الجنة لأولئك المسلمين الذين كانوا في أول الإسلام ويكونون في آخره. 2

ولكن حين اراد "ابن عربي(1165-1240) في الفتوحات المكيّة أن يسمى هذه الفكرة وأن يطلق عليه كلمة تحدد فعل الخلق والهبوط هذا، لم يجد سوى كلمة "الغربة" وفعل "الإعتراب" فقد كتب في "الفتوحات المكيّة" يقول مانصّه: "إن أول غربة إغتربناها وجودا حسيا عن وطننا غربتنا عن وطن القبضة عند الإشهاد بالربوبيّة لله علينا، ثم عمرنا بطون الأمهات فكانت الأرحام وطننا فاغتربنا عنها بالولادة.3

إذن فالغربة من المنظور الديني، تعنى الترفع عن موبقات الدّنيا.

<sup>32 -</sup> عبد اللطيف محمد خليفة، دراسة سيكولوجية الإغتراب، ص32



 $<sup>^{-1}</sup>$  سورة البقرة، الآية 35، 36.

<sup>2-</sup>حنان خصيص . الغربة والحنين في الشعر العربي الحديث (فوزي المعلوف أنموذجا). جامعة محمد بوضياف، المسيلة، مذكرة لنيل الماستر، 2014-

#### 4- معنى الغربة والاغتراب عند الفلاسفة:

يختلف مفهوم الاغتراب باختلاف اتجاهات الباحثين، واختلاف المجتمعات التي يدرس فيها مراحل تطورها، وحتى في المجتمع الواحد، كما يرجع سبب الاختلاف لتنوع التخصصات التي تناولته بالدّراسة من علم الاجتماع والنفس والفلسفة، وهو يختلف معناه عند كارل ماركس رغم أن المجتمع الذي عولج فيه واحد وهو المجتمع الأوروبي، فما بالك باختلاف المجتمعات والثقافة وتطورها.

ويرتبط الاغتراب بإشباع الحاجات الاجتماعية والنفسية وبالأمن والاطمئنان وبالطموح والتوقعات، وبالمكانة الاجتماعية، وكل هذه المفاهيم تختلف في المحتمع نفسه حسب الجنس والمستوى الثقافي والسن والخصائص والمميزات الفردية، كما تختلف من مجتمع لآخر حسب الخصائص الثقافية التي تضرب بجذورها في أعماق تاريخ كل مجتمع.

#### 1-الاغتراب عند كارل ماركس:

عرّف الفيلسوف الألماني "كارل ماركس" الاغتراب بأنه: "الفرد يمر أحيانًا بأوضاع يفقد فيها نفسه ويصبح غريبًا أمام نشاطه وأعماله ويكاد يفقد إنسانيته"، وفكرة الاغتراب عند ماركس مأخوذة من فلسفة "هيجل" وهي فكرة أساسية في الماركسية لأنها تفسر وضعية الإنسان المؤلمة وقيمته في المجتمعات الرأسمالية.

ويأخذ الاغتراب عند "ماركس" عدّة صور منها "الاغتراب السياسي، وفيه يصبح الفرد تحت تأثير السلطة الطاغية مجرد وسيلة ولعبة لقوة خارجة عنه، والاغتراب الاجتماعي وفيه ينقسم المحتمع إلى طوائف وطبقات وتخضع الأغلبية للأقلية ولا سبيل للتخلص من ذلك إلا بالثورة، وأخيرا الاغتراب الاقتصادي وهو عند "ماركس" الاغتراب السياسي وفيه تسود الرأسمالية، وتستولي طبقة خاصة على وسائل الإنتاج جميعها، ولا علاج لها إلا بتملك الدولة لهذه وسائل الإنتاج، ويعني أن الاعتراب مرتبط بالنظام الرأسمالي"2.

ومن خلال تحليله، نجد أنه يشير لمفهوم الاغتراب بأنه: "العزلة النفسية والاجتماعية للبشر وسط غيرهم من الناس"<sup>3</sup>، وهذا يعني أن الإنسان يغترب عن نفسه نظريًا وعمليًا في ميادين الحياة كلها، بواسطة القيم التي يؤمن بحا ويخضع لها على الرغم منه، فهو يغترب عن نفسه نظريًا، وفي الدين و"الميتافيزيقيا" والأخلاق إذ يعرض عن وعيه الحقيقي ومشاكله الحقيقية.

25

<sup>1-</sup> حداد صونية، نظرية الاغتراب في الفكر السوسيولوجي، مجلة الإحياء، العدد 14، ص 594، 595.

<sup>2-</sup> أحمد بيومي، علم اجتماع القيم، دار المعرفة الجامعية، إسكندرية، 1990، ص 100، 101.

<sup>3-</sup> م.ن، ص 110.

إن الاغتراب في الفكر الماركسي يتماشى والأوضاع الاقتصادية للمجتمع الأوروبي في مرحلة زمنية معينة، ومع تطور الجحتمع الاقتصادي والاجتماعي والتكنولوجي للمجتمع، تطور تحليل مفهوم الاغتراب المحليلين المحدثين له.

#### 2-الاغتراب عند إميل دور كايم:

إنّ مفهوم العالم الفرنسي إيميل دور كايم "للاغتراب فقد ربطه بفكرة تفكك القيم والمعايير الاجتماعية والثقافية وفقدانها السيطرة على السلوك الإنساني وظبطه، وقد تم ذلك في أوروبا نتيجة الثورة الصناعية وما رافقها من ازدهار الروح الرأسمالية وإضعاف القيم والمعايير التقليدية وهذا ما يسمى (Anomie) في مؤلفات "إميل دور كايم"، حيث يشير هذا المصطلح إلى حالة تدهور المعايير التي تضبط العلاقات الاجتماعية، فتنشأ عن ذلك أزمات حادة بين عدّة فئات متنافسة أو متناحرة، ما يهدد الإحساس، إذ تستعمل الفئات القومية وسائل غير عادلة في فرض إرادتها على الفئات الضعيفة، وهذا ما يهدد التماسك الاجتماعي بإنهيار العلاقات الاجتماعية"<sup>1</sup>.

لقد تبين لنا مما سبق أن مفهوم الاغتراب ما يزال غامضا ومتعدد المعاني على الرغـم من تزايد الاهتمـام به، وكونه موضوعًا محوريًا في مختلف النشاطات الفكرية والفلسفة وعلوم الاجتماع.

#### 3-الاغتراب عند هيجل:

إذا تحدثنا على السياق التاريخي لفكرة الاغتراب، فإنه يجمع الباحثون على أن "هيجل" هو أول من استخدم مصطلح الاغتراب استخدامًا منهجيًا في كتابه "ظاهريات الروح" لكن هذا لا يعني أنه صاغ تصوره النسقى لهذا المصطلح من فراغ، بل كانت هناك محاولات سابقة وأصول استمد منها "هيجل" فكرته الأساسية الاغتراب".2

ومن هذا المنطلق عرّف "هيجل" الاغتراب بأنه حالة اللاقدرة أو العجز التي يعانيها الإنسان عندما يفقد سيطرته على مخلوقاته ومنتجاته وممتلكاته، فتوظف لصالح غيره بدل أن يستولي هو عليها لصالحه الخاص، وبمذا يفقد الفرد القدرة على تقرير مصيره والتأثير في مجرى الأحداث بما فيها تلك التي تسهم بتحقيق ذاته وطموحاته.

ومن خلال ما سبق توصلنا إلى أن للغربة مكانتها في الفلسفة وتاريخها لا تقل أهمية عن مكانتها في الفنون والأدب شعره ونثره، وذلك سواء من جهة المفهوم والرؤية، أو من جهة المعالجة والتحليل.

<sup>1-</sup> بركات حليم، الاغتراب في الثقافة العربية متاهات الإنسان بين الحلم والواقع، بيروت، مركز دراسات الوحدة العربية، ط1، 2006، ص 67، .68

<sup>2-</sup> حداد صونية، نظرية الاغتراب في الفكر السوسيولوجي، مجلة الإحياء، العدد 14، ص 556.

# 5- معنى الاغتراب في علم النفس:

إن المنطلق النفسي في تحديد مفهوم الإغتراب فقد كان يدور في إطار العزلة والمجدوى، وانعدام المغزى الذي يشكل نمطا من التجربة التي يعيش الإنسان فيه كشيء غريب، ويصبح غريب حتى مع نفسه، والمقصود بالاغتراب عن النفس هو افتقاد المغزى الذاتي الجوهري للعمل الذي يؤديه الإنسان وما يصاحبه من شعور بالفخر والرضا، وبديهي أن اختفاء هذه المزايا من العمل الحديث يخلق شعورا بالاغتراب عن النفس، وهذا ما أشار إليه العالم والفيلسوف "سيغموند فرويد".

### 1-مفهوم الاغتراب عند فرويد:

يتضح من خلال تحليل فرويد أنه كان مهتما بمفهوم اللاوعي وما يمارسه من سلب للوعي، وقد ظهرت بذور هذا الاهتمام منذ اهتمامه بالبحث في كلّ ما يخص الحالة النفسية للأشخاص، "فقد أشار "فرويد" إلى أهمية الحياة العاطفية في الصحة العقلية كما أنه بين ضرورة التمييز بين الحالات العقلية الشعورية، ومن بين الحالات اللاشعورية، وأشار أيضا إلى أعراض الهستيريا التي تنشأ عن كبت الميول والرغبات فتتحول تحت تأثير هذا الكبت  $^{1}$ إلى الأعراض الهستيرية".

هكذا كان تصور "فرويد" للاغتراب على أنه شعور الانفصام والصراع الداخلي الذي يكون بين اللاوعي الدفينية في الذات وبين الذات الواعية.

# ثانيا: مظاهر الغربة

وللغربة أبعاد ومظاهر ذكرها علماء النّفس والإجتماع وقد أجملت في خمسة مظاهرأساسية وهي: العجز واللامعني واللامعيارية ووالعزلة الإجتماعية والإغتراب عن الذات.

## 1- العجز:

فأما العجز فهوشعور الفرد بأنّ لاحول له ولا قوة ولا يستطيع التأثيرفي المواقف الإجتماعية التي يواجهها ويعجز على السيطرة على تصرفاته وانفعاله ورغباته، ولا يستطيع أن يقرر مصيره، ومن ثمّ يعجز عن تحقيق ذاته أو يشعر بحالة من الإستسلام والخضوع والعجز وفقدان الرّد وهوتوقع الفرد بأنه لا يملك القدرة على التفكير، وممارسة الأشياء حوله تسيطر عليها ظروف خارجية أقوى منه وتولد لديه شعور بالعجز والإحباط وخيبة ألأمل في إمكانية التغيير .

<sup>1-</sup> د. عاطف غيث، علم الاجتماع، دار المعارف للنشر والتوزيع، قاهرة، مصر، 1963، ص 45.

<sup>2-</sup>أ.د. يحيي الجبوري.الحنين والغربة في الشعر العربي ، ص 18.

إن عانا الفرد من العزلة والضياع يفقد التحكم في انفعالاته، وغالبا ما يشعر أنه ولوأراد تحقيق أهدافه ليس عليه التصرف بالمقاييس المتعارف عليها إحتماعيا وأخلاقيا أي يشجع الفرد على التّحرر بغية فرض ذاته.

#### 2 – اللامعني:

وأما اللامعنى أوانعدام المعنى فهو توقع الفرد أنه لن يستطيع التنبؤ بدرجة عالية من الكفاءة بالنتائج المستقبلية للسلوك. كما يقول "سيمان" فالفرد يغترب عندما يكون واضحا لديه ما يجب عليه أن يؤمن به أويثق به "ولذلك يرى الإنسان المغترب أن الحياة لامعنى لها لأنها تسيير وفق منطق غير مفهوم وغير معقول، ومن ثم يعيش حياة التفاهة واللامبالاة. 1

ضياع الفرد في الحياة معناه الإنتقالات من كل مقويات كينونته مما يجعله يفقد طعم الحياة وسبب ضياع المغترب بالنسبة لوجوده، ولغياب هذين يجد نفسه غير قادر على إستعاب منهم محيطه ووجوده.

#### 3- التّمرد:

ويقصد به شعور الفرد بالبعد عن الواقع ومحاولته الخروج عن المألوف والشائع، وعدم الإنصياع للعادات والتقاليد السائدة، والرّفض والكراهية والعداء لكل ما يحيط بالفرد من قيم ومعايير، وقد يكون التّمرد على النفس أو على المحتمع بما يحتويه من أنظمة ومؤسسات، أوموضوعات وقضايا أحرى.

ومنه نستنتج أنّ التّمرد قرار يصنعه الفرد لنفسه، نتيجة الظغوطات النفسية والإجتماعية التي تؤثر سلبا على حياته، والرفض التام للعادات والتقاليد.

# 4 - العزلة الإجتماعية:

ويراد بما "شعور الفرد بالوحدة والفراغ النّفسي والإفتقاد إلى الأمن والعلاقات الإجتماعية الحميمية، والبعد عن الآخرين حتى وإن وجد بينهم، ويصاحب العزلة الشعور بالرفض الإجتماعي والإنعزال عن الأهداف الثقافية للمجتمع والإنفصال بين أهداف الفرد وبين قيم المجتمع ومعاييره". 3

إن وجد الإنسان أن علاقته مع حياته أصبحت تشبه علاقة الإنسان بدائي مع الصنم يحيا بعدها حياة عزلة واغتراب لا يُقدر بعدها قيمة أهداف مجتمعه ما يجعله يحس بمسافة كبيرة بينه وبين الآخرين.

28

<sup>1-</sup> عبد اللطيف محمد خليفة، دراسة سيكولوجية الإغتراب، ص 41، 42.

<sup>20</sup> م.ن، ص 19، 20.

<sup>3-</sup> م.ن، ص.ن.

#### 5-اللامعيارية Normlessness:

وتسمى (الأنوميا)، وهي حالة تصيب المجتمع، أي حالة إنهيار المعايير التي تنظّم السلوك وتوجهه، وهي كما يقول (سيمان): "الحالة التي يتوقع فيها الفرد بدرجة كبيرة، أن أشكال السلوك التي أصبحت مرفوضة إحتماعيًا، غدت مقبولة تجاه أية أهداف محددة، أي أن الأشياء لم يعد لها أية ظوابط معيارية، ما كان خطأ أصبح صوابًا، وما كان صوابًا أصبح ينظر إليه باعتباره خطأ منطلق إضفاء صبغة الشرعية على المصلحة الذاتية للفرد وحجبها عن المعايير وقواعد وقوانين المجتمع". أ

إن الانهيار الذي يصيب المجتمع وسلوكات الفرد هي ناتجة عن الضوابط المعيارية المغلوطة التي تسير الفرد من قوانين والقواعد التي تحكم المجتمع.

## 6 - الإغتراب عن الذات (الذات المعاكسة لذاتها):

ويراد به عدم قدرة الفرد على التواصل مع نفسه وشعوره بالإنفصال عما يرغب في أن يكون عليه، حيث تسير حياة الفرد بلا هدف ويشعر أن لامعنى لحياته كما يشعر باغترابه عن ذاته.

ويتحدد مفهوم الإغتراب في الشّخصية في عدم التّكليف وعدم الثقة بالنّفس والمخاوف المرضية والقلق والرهاب الإجتماعي، وغياب الإحساس بالتماسك والتكامل الدّاخلي في الشخصية، مع ضعف الشعور بالهوية والإنتماء وعدم الإحساس بالأمن.

وينظر إلى الإغتراب عن الذات باعتباره اظطرابا نفسيا يتمثل في إظطراب الشخصية الفصامية، ويتسم الشَّخص الفصامي بالعجز عن إقامة علاقات إجتماعية، والإفتقار إلى مشاعر الدفـــي واللين أو الرقة مع الآخرين، فهناك تشابه بين إغتراب الذات وإظطراب الشخصية الفصامية في أنهما يشيران إلى صعوبة إستمرارية العلاقات الإجتماعية مع الآخرين من أفراد الجتمع. $^2$ 

إن ابتعاد الفرد عن بقية أشباهه من البشر يرجع ذلك إلى التفاضل الإجتماعي، أي أنَّ كل إنسان له حياة خاصة يرغب في العيش فيها، فيتمرّد على نفسه بغيّة العيش والوصول إلى ما يرغب به، ولأنه إحتماعي فقد يرغب بالوحدة حتى يشعر بالسعادة في مجتمعه.

# ثالثا: مفهوم الذات

إنّ مفهوم الذات يمثل مفتاح الشخصية والمدخل الرئيسي لخصائصها ومقوماتها في مختلف جوانب تفاعلها مع البيئة وعلاقتها الدينامية معها، حيث يتشكل مفهوم الذات في الجحال الظاهري الذي يعيش فيه الفرد ويعي به

<sup>2-</sup> عبد اللطيف محمد خليفة، دراسة سيكولوجية الإغتراب، ص 19، 20.



<sup>1-</sup> أ.د. يحي الجبوري، الحنين والغربة في الشعر العربي (الحنين إلى الأوطان)، ص 18.

ذاته، كما أنه يتأثر بما يتمتع من قدرات عقلية ودوافع نفسية تحكم سلوكه وتوجهه في مختلف مجالاته فلا تفهم الشّخصية، وكذلك سلوك الشّخص الظاهري سويا كان أم منحرفا إلا في ضوء هذه الصورة الكليّة التي يكونها عن ذاته.

ولم يعرف الإنسان الذات كما عرفها في الوقت الحاضر من حيث كونها مصطلحا نفسيا له دلالته فلا توجد لغة في العالم سواء كانت قديمة أم حديثة وعلى إختلاف الحضارات، إلا واستخدمت ألفاظا مثل "أنا" و"نفسي" و"لي" التي تدلّ على كنة النّفس لذا فإننا نجد صدور هذا المفهوم قديمة جدا،حيث تشير المصادر والأبحاث إلى أنّ بداياتها قبل الميلاد على الرّغم من إختلاف المفهوم، وإن بعض الأفكار السائدة في الوقت الحاضر والتي ترجع أصولها إلى "هوميروس" الذي ميّز بين الجسم المادّي والوظيفة غير المادّية للكائن الإنسابي والتي أطلق عليها فيما  $^{1}$ . بعد بالنّفس أوالروح

إن ما يحمله الفرد من مفهوم حول ذاته له دور كبير في شخصيته وسلوكاته، فالإنسان هوالوحيد الذي يدرك ذاته وهوما يميزه عن بقية الكائنات.

#### 1-الذات لغة:

وإذا أردنا تعريف كلمة الذّات فنعرفها كما ذكرت في "لسان العرب". ذات الشيء نفس الشيء عينه وجوهره، فهذه الكلمة لغويا مرادفة لكلمة "النّفس"والشيء، ويعتبر الذات أعمق من الشّخص لأنّ الذات تطلق على الجسم وغيره والشّخص لايطلق إلا على الجسم فقط .

## 2-الذّات اصطلاحا:

عرّف "روجرز" مفهوم الذات بأنها الكل الإدراكي المنسّق المنظّم المركب في إدراكات الفرد لذاته، ومفهومه لإدراك الآخرين عن ذاته، وهو صورة الشّخص الذهنية عن ذاته متضمنا بشكل خاص الوعي بالوجوه، وما يمكن أن يكون بالإضافة إلى الذات المثالية وهو يطمح أن يكوّنه الشخص، وتبقى الذات منظمة بالرغم من كونما متغيرة نتيجة خبرات الفرد.

أما "زهوان" فقد عرّفه بأنه" تكوين معرفي منظم ومتعلم المدركات الشعورية والتصورات والتقييمات الخاصة بالذات، يبلوره الفرد ويعتبره نفسيا لذاته" ويتكون مفهوم الذات من أفكار الفرد الذاتية المنسّقة ومحددة الأبعاد،وينقسم مفهوم الذات المدرك ويحدد وصف الفرد في ذاته كما يتصورها هو .3

23م.د. محمد كاظم جاسم الجيزاني، مفهوم الذات والنضج الإحتماعي بين الواقع والمثالية، ص3

<sup>1-</sup> أ.المساعد الدكتور محمد كاظم حاسم الجيزاني، مفهوم الذات الونضج الاجتماعي بين الواقع والمثالية، د.ت، ط1، دار صفاء للنشر والتوزيع، عمان، مؤسسة دار الصادق، عمان، 2011، ص 23.

<sup>2-</sup> ابن منظور، قاموس لسان العرب، دار المعرفة، القاهرة.

ومفهوم الذات الإجتماعي يحدد الصورة التي يعتقد الفرد أنّ الآخرين يتصورونها، والتي يمثلها الفرد من خلال التفاعل الإجتماعي مع الآخرين ومفهوم الذات المثالي، "وهي المدركاة والتصورات التي تحدد الصّورة المثالية للشخص التي يود أن يكون عليها، وهناك مفهوم الذات الخاص الذي يختص بالذات الخاصة أي الجزء  $^{1}$ الشعوري".

كما أنّ "صالح" "عرفها الصّورة التي يعرف بها نفسه، وهي الإطارالذي يستطيع الإنسان أن يطبع الإنسان نفسه فيه بحيث يكون مهتما لما في نسه.

ويرى "عبد الله" بأن مفهوم الذات "الصورة التي يحملها الشّخص عن نفسه وتشمل آرائه أومعتقداته فيما يتعلق بصحته عامة ومظهره ونزعاته وقدراته ونواحي الضعف لديه ومدى تأثيره على الآخرين وهي الصورة التي تعتمد على حكم الشّخص على نفسه والذي قد لا يكون دقيقا بالضرورة.

ويرى "بيتس" أن مفهوم الذات في مقياس "تنسى"أنه مزيج من عمليات وعوامل ذاتية غير محددة المعالم.

ويرى "روجرز" في نظريته عن الذات أفَّا تتمايز من الجمال الإدراكي الكلِّي.والذات هي وعي الفرد الموجود ونشاطه أوهي مجموعة من الخبرات التي تنسب جميعها إلى شيء واحد هو "أنا".

كما قام بتعريفه" كولى"بأنه تقييم الفرد لذاته أو فكرته عن ذاته التي تشكل نواة نظام القيم التي يحملها عن نفسه أساسا تبني عليه حياته، أما "ستيك" عرفه بوصفه الجال الذي يبيّن صفات الذات الإنسانية التي تنطوي على معان تقييمية أو قيمية". 2

وفي الأخير نستنتج أن كل هذه التعريفات الإصطلاحية لمفهوم الذات وتعددها، هي تعريفات عميقة تتعلق بذات الفرد.

<sup>1-</sup> شموس عبد الله عسكر سليمان، مفهوم الذات وعلاقته بالجدية بالعمل لدى المرشدين التربويين في المدارس الحكومية شمال الضفة الغربية، جامعة القدس المفتوحة، رسالة ماجستير، 1434هـ - 2013م، ص15

<sup>2 -</sup> شموس عبد الله عسكر سليمان، مفهوم الذات وعلاقته بالجدية بالعمل لدى المرشدين التربويين في المدارس الحكومية شمال الضفة الغربية، ص16.



# أولا: سيرة جبران خليل جبران

#### 1 - حداثته:

ولد جبران في السادس من كانون الثاني 1883 م في بلدة "بشّري" الجحاورة لأرز الربّ، والرابطة على كتف الوادي المقدّس و "فتّوبين"، والده "خليل" المكلف جباية الرسوم على الماشية، في "جرود" شمالي لبنان، أمه كاملة إبنة الخوري اسطفان رحمة، كانت ذات ثقافة محدودة، غير أنها كانت تتحلى بإرادة وهمّة قويتين ساعدتاها على تدبير شؤون المنزل ورعاية أولادها الأربعة، بطرس من زوجها الأول، وجبران ومريانا وسلطانة. 1

ما إن بلغ الخامسة حتى أدخل في مدرسة "دير مار يشاع" القريب من بشّري، فتلقى مبادئ الكتابة والقراءة، وكان مواطنه الطبيب "سليم الظاهر" يساعده في تعلمه وفي تنمية موهبة الرّسم التي ظهرت فيه، إلى ذلك كان جبران الصغير يتمتع في انصرافه إلى انصرافه إلى الطبيعة الخلابة التي تتميز بما المنطقة، وظلّ جمالها منطبعا في نفسه، وحتما لايفارقه، ففي إحدى رسائله إلى ابن عمه "نخلة" يقول: "هل يأتي ربيع حياتنا ثانية فنفرح مع الأشجار ونبتسم مع الزهور ونركض وراء السّواقي ونترنم مع العصافير مثلما كنا نفعل في بشّري..."2

إن تعلق جبران الشديد بالمكان الذي عاش فيه طفولته، أثرت على حياته وأغلب مؤلفاته وإبداعاته في الفن والشعر والأدب.

### 2-هجرة جبران:

لم ينعم جبران في حداثته، إذ ضاقت أسباب الحياة أمام عائلته، لأن الأب اتهم باختلاس ماكان يأتي به من الرسوم، وسجن وحجزت أملاكه، فما كان من الأم إلا أن غادرت الوطن، ومعها أولادها الأربعة، قاصدة الولايات المتحدة الأمريكية، حيث نزلت في حي الصينيين في "بوطسن" وكان ذلك سنة 1895م.

وفي بوطسن عملت كاملة وبطرس في التجارة، والإبنتان "مريانا وسلطانة في خدمة الجيران، أما جبران فأدخل في مدرسة وكان يقضي معظم أوقاته في الرّسم ومطالعة الروايات الإنجليزية التي كانت معلمة اللغة الإنجليزية تختارها له". 3

لقد أثرت على جبران هجرته إلى الولايات المتحدة الأمريكية، تأثيرا كبيرا والتي كانت على المدى البعيد فكانت بمثابة النقلة النوعية في حياته الشخصية والأدبية.

<sup>1-</sup>أنطوان القوال ، جمع وتقليم المجموعة الكاملة لمؤلفات جبران خليل جبران، دار الجيل للنشر والتوزيع ، ط1 ، 1414هـ 1994 م ،ص 11

<sup>2-</sup> م.ن، ص 12

<sup>3-</sup> م.ن، ص 12.

## 3- جبران يدرس في لبنان:

في سنة 1898م أرسل جبران إلى لبنان ليدرس اللّغتين العربية والفرنسية، فالتحق بمعهد "الحكمة" في بيروت، حيث تلقى دروسه على يد مشاهير الأساتذة يومذاك أمثال الخوري يوسف الحداد، وأمضى في الحكمة مدة ثلاث سنوات، تبلورت من خلالها مواهبه في الرّسم والكتابة. "وكان يتردد في فيصل الصيف إلى مسقط رأسه بشري، فيزور أقاربه ورفاقه، وفي بشّري يومذاك تعرّف إلى فتاة من أهل الغنى وأحبها، ولكن تقاليد المجتمع حالت دون زواجهما فذاق الحبيبان كثيرا من قسوة الحرمان والظلم". 1

بعد التحاق جبران إلى معهد الحكمة الذي استطاع من خلاله تعلم الفرنسية، على يد أساتذة معروفين وذو كفاءات عالية، فمن خلال هذا أصبح جبران يبدع في كتاباته ورسوماته.

## 4- عودته إلى بوطسن:

وفي سنة 1901 عاد جبران إلى بوسطن، مثقلا بالمعرفة وألم الخيبة بالحب، وكان هذا الألم فاتحة لسلسلة من الآلام، ألتي عاناها جبران، وتمثلت بفقده شقيقته "سلطانة" ثم أحيه "بطرس"ثم أمه، ولكن هذه المآسي المتلاحقة لم تحدّ من عزمه، مع أنه لم يبق له من معين إلا أحته مريانا، فتابع محاولاته في الكتابة والرّسم، وفي سنة 1904 أقام جبران أول معرض له في الرّسم وشاءت الأقدارأن يتعرف إلى سيدة أمريكية ثرية راقية هي "ماري هاسكل" كانت زارت المعرض وأعجبت برسوم جبران، وكان هذا اللّقاء نقطة تحول في حياته، وبداية ترقي سلم الشهرة. 2

وفي السنة نفسها، بدأ جبران ينشر مقالاته في جريدة "المهاجر" لصاحبها "أمين الغريب" فاستأثر أسلوبه الجديد إعجاب القراء، مما شجعه على إصدار (الموسيقي،وعرائس المروج سنة 1905) و(الأرواح المتمردة سنة 1908).

لقد تعرض جبران لخيبات عديدة أولها الخيبة التي عاد بها من لبنان إلى بوطسن وثانيها وفاة شقيقته سلطانة وأخيه بطرس وأمه، لكن هذا لم يمنعه من متابعة الرسم والكتابة ففي سنة 1904 كان لجبران أول معرض له للرسم وكانت هذه أول بداياته في سلم الشهرة، وفي السنة نفسها بدأ جبران ينشر مقالاته في جريدة المهجر التي أثارت إعجاب القراء، مما شجعه على الإبداع في مجال الكتابة فمن هنا توالت اصداراته المتتالية في الروايات.

<sup>.</sup> أ-أنطوان القوال ، جمع وتقديم المجموعة الكاملة لمؤلفات جبران خليل جبران، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> م.ن، ص 13.

## 5- جبران في باريس:

قدرت "ماري هاسكل" مواهب جبران، وكان الحب قد جمع بينهما، فأرسلته إلى باريس سنة (1908م) ليدرس أصول الرّسم في معاهدها العالية، وفي باريس وفي الحي اللاتيني تعرف على الأدباء والفنّانين ولا سيما النّحات الكبير "أوغيست رودان"، واجتهد طوال السنوات تخصصه الثلاث، وزار مدن فرنسا، ومتاحف إيطاليا وبلجيكا وإنجلترا وروائعها الفنية."<sup>1</sup>

كانت رحلة جبران إلى باريس بمثابة قفزة نوعية في حياته وعالمه، خاصة فيما يخص إبداعاته الفنية والأدبية وهذا بفضل إجتهاده ومثابرته في تحقيق حلمه.

## 6- جبران في نيويورك:

عاد جبران إلى بوسطن ومنها انتقل سنة 1912م إلى نيويورك، حيث استقر بعد أن لمع نجمه في عالمي الأدب والرسم، وهناك في طابق علوي من بناية قديمة تخالها أحد أديرة لبنان التاريخية، في جوف "صومعة" فسيحة هادئة، عزل جبران نفسه منصرفا الى الرّسم والتأليف باللغتين الإنجليزية والعربية، فتوالت إصداراته ومؤلفاته من 1912 إلى غاية 1920 .

وبفضل جهده وعطاءاته في الأدب والرّسم أصبح جبران قبلة أنظار أدباء المهجر، فالتفوا حوله وأسسوا مع بعضهم الرابطة القلمية سنة 1920 .

ومن خلال ما سبق نستنتج أن حياة جبران كانت عبارة عن خيبات متتالية، إلا أنه واصل في تحقيق أحلامه وما كان يصبوا إليه، بفضل اجتهاده ومثابرته الدائمة حتى صار قبلة لأنظار كل الأدباء.

## 7 – مؤلفات جبران خليل جبران:

كان جبران فنانا قبل كل شيء، وهو لم يختبر موهبته الفنية في الأدب وحده، بل مارس الرّسم بالفحم والرّسم الزّيتي أيضا وكانت الموسيقى فنا أثيرا لديه، فقد بدأ حياته الأدبية بمقالة متميزة عن الموسيقى، ربط فيها كأي رومانتيكي أصيل، بين الموسيقى والشعر والرّسم، فرأى أن "... الموسيقى كالشعر والتصوير، تمثل حالات الإنسان المختلفة، ترسم أشباح أطوار القلب وتوضح أخيلة وميول النفس، وتصوغ ما يجول في الخاطر، وتصف أجمل مشتهيات الجسد"3، وهو لم يكتف بذلك بل جعل سلطانها شاملا لكل جوانب النّفس الإنسانية.

3- د. فؤاد مرعى، المجموعة لجبران خليل جبران، دراسات الوحدة العربية للنشر والتوزيع، بيروت، 2012، ص 20.

35

\_\_\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  أنطوان القوال ، جمع وتقليم المجموعة الكاملة لمؤلفات جبران خليل جبران، ص 14، 15.

<sup>2-</sup> م.ن، ص 15.

لقد تعددت مواهب حبران خليل حبران الفنية في الأدب والرّسم والموسيقى، فكانت نجاحاته المتتالية بفضل العمل الجاد ومثابرته في تحقيق ماكان يصبوا إليه.

## أ- مؤلفات جبران خليل جبران باللغة العربية:

إنّ مؤلفات جبران خليل جبران المبكرة، وقصصه القصيرة ومقاطعه النثرية، وقصته الطويلة المشحونة بالعاطفة ومشغولة بالبحث عن انسجام العالم وتناغمه اللذين يجب أن ينبعثا من الحب والجمال.

- الموسيقى: سنة 1905م.
- -عرائس المروج: سنة 1906 م.
- $^{-1}$ الأرواح المتمردة: سنة 1908 م.
- الأجنحة المتكسرة: سنة 1912 م.
  - دمعة وابتسامة: سنة 1914 م.
    - المواكب: سنة 1919 م.
    - العواصف: سنة 1920 م.
  - البدائع والطرائف: سنة 1923 م.

# ب - مؤلفات جبران خليل جبران باللغة الإنجليزية:

يظهر في عام 1917 أول كتب حبران المكتوبة باللغة الإنجليزية "الجحنون "، وفيه يواصل الكاتب تطوير موضوع وحدانية الشاعر الذي يسميه فيها مجنونا حصل على حريته في وحدته. هكذا وصل حبران بالتدريج إلى موضوع كتابه الأساسي "النبي" سنة 1923 الذي يطرح فيه آرائه وأفكاره حول قضايا الإنسان الخالدة.

يعد عام 1920 عام انعطاف أساسي في إبداع جبران خليل جبران ففيه ينتقل نمائيا إلى الكتابة باللغة الإنجليزية. "إن الإنتقال من اللغة العربية إلى اللغة الإنجليزية كان عند جبران نتيجة استعداد نفسي وابداعي للقيام بدور النبي المعلم الساعي إلى تعليم القارئ الغربي روحانية الشرق بعد إزالة الحاجز اللغوي بينه وبين ذلك القارئ، وكان في الوقت نفسه مرحلة جديدة في تطور الوعي الإبداعي عنده، وفي إدراكه لعالمية رسالته الفكرية وشمولها." ولعله من المناسب هنا أن نشير إلى ظاهرة طريفة من ظواهر التناغم بين ممثلي الرومانتيكية في الغرب ورومانتيكية أديبنا الفذ، فمن المعروف أن الشرق شغل مكانة خاصة في إبداع الشاعر الأمريكي "إيميرسيون" فكان

\_\_\_

<sup>126</sup>د. درويش الجويدي، موسوعة حبران خليل حبران العربية، دار صيدا للتوزيع، بيروت، 2017، ص126

 $<sup>^{2}</sup>$ د. فؤاد مرعى، المجموعة لجبران خليل جبران، ص 28-30.

بالنسبة إليه يوتوبيا رومانتيكيا ومصدرا للحكمة يقف موقف النقيض من أمريكا البرجوازية التي تقيس كل شيئ مقياس المصلحة المادية، وقد عالج جبران، الذي لا نشك باطلاعه الجيد على أعمال إيميرسون، هذا الموضوع نفسه في كتاباته باللغة الإنجليزية، ولكن أي قارئ منصف سيرى أن أعمال جبران تمتاز بمحتوى فلسفي أكثر غنى وعمقا.

ولعله من المناسب أيضا، ونحن نتحدث عن أعمال جبران في مرحلة الكتابة باللغة الإنجليزية، أن نشير إلى أنها امتازت من كتاباته باللغة العربية بصورها الفنية التجريدية ورمزيتها التي تختلف عن رمزية أعمال المرحلة الأولى.

ويكفي للدليل على ذلك أن يقارن القارئ بين مجموعة دمعة وابتسامة من المرحلة الأولى وآلهة الأرض من المرحلة التتجلى له صحة ما نقول تماما.

## 8- وفاة جبران خليل جبران:

توفي جبران خليل جبران في نيويورك في أبريل 1931، وهو في ال 48 من عمره كان سبب الوفاة هوتليف الكبد والسل، وكانت أمنية جبران أن يدفن في لبنان، وقد تحققت له ذلك في 1932 دفن جبران في صومعته القديمة في لبنان، فيما عرف لاحقا باسم "متحف جبران، وبعد وفاته صدر " التائه" 1932 و"حديقة النبي" وكلاهما بالإنجليزية، وبقي الكثير من آثاره ينتظر الكشف والجمع والصدور.

لايزال جبران، بعد رحيله يشغل الناس بأدبه وفنه كما كان يشغلهم في حضوره، فالآداب العربية لم تعرف حتى الآن أديبا كان له الأثر الذي كان لجبران، إذ أنه كان فاصل تاريخي حاسم.

إنّ جبران كما عرفه "حنّا الفاخوري"، "عبقرية خالدة تخطّت جدود المكان والزمان، وكان لها تحت كل كوب مملكة وسلطان، نطقت بالكلمة فردّدها الكون بكل لغة ولسان". 2

# ثانيا: تجربة الغربة عند جبران

إنّ الظروف المعيشة التي تُنمي نفسية الأديب تشابه السدود أو الحواجز التي تعترض مجرى نفر حياته، فتوقف المياه حينًا وتدفعها حينًا آخر في مجارٍ جديدة مخالفة لسيرها العفوي، مولدة بذلك إنسانا جديدا لم يخطر في حساب القدر. فكم من مصارع يعترف أمامك وأمام نفسه أن الذي فجّر فيه التوق لانتهاج خط الغطرسة العضلية صفعة تلقاها ومنعه الضّعف من ردّها، فاستعبده شبح الثأر مدى حياته. لذلك يغريني الحكم على هذه الظروف بأنها "حوافز خلاّفة" تبدع ما لم يكن بالحسبان، فتخلق كائنا جديدًا، وفي حياة كلّ إنسان حلقات من

<sup>.26</sup> مرعى، المجموعة لجبران خليل جبران، ص25, 26.

<sup>2-</sup> حبران خليل جبران، الاعمال الكاملة ، المكتبة الثقافية، بيروت، ص 4

هذه الدوافع الخفيّة، إذا تتبّعناها أبصرنا حواجز نحر حياته وسدوده، ولمسنا الحوافز الخلاّقة التي فعلت خفية تحت أجنحة وعيه وخارج إطار بصيرته، فخلقته كما لم يكن في الحسبان أن يكون. وفي هذه الظروف-الحوافز التي ينبغي أن يسعى إلى كشفها كاتب سيرة الأديب، ليتمكّن من فهم نتاجه الفكري وتفسيره وهو ما حاولنا تحقيقه في الحديث عن جبران. 1

إنّ جميع كتابات جبران تكتنفها تجربة الغربة تجدها ظاهرة بارزة للعيان، شعوره المتواصل والدائم بالغربة جعل منه متمردا مع العالم الخارجي، لأنه ولطالما أراد رؤية بلده مع الدول المتقدمة، ولذلك كان يشعر بالأسف لرؤية ما يحدث في لبنان، جعل منه يثور ويتمرد لعدم قبوله لهذه الحياة البائسة، قد يعيش الإنسان في بيئة ناقصة فيتعايش مع الوضع مع الوقت، لكن الشاعر لا يرضى بالنقائص لذلك يسعى في البحث عن الكمال وإن لم يجده في واقعه يجده في داخله.

لكل أديب وشاعر مكان يغادر إليه كلما اشتدت غربته ويحاصره مجتمعه يرحل حيث السلام والأمان إلى ما لا يعرفه أي أحد غيره هو إلى الخيال. يقول في قصيدة البلاد المحجوبة:

هُو ذَا الفَجرُ فَقُومي نَنصرف مَا عَسى يَرْجو نَبَات يَخْتَلف مَا عَسى يَرْجو نَبَات يَخْتَلف وَجَدِيـــد القَلْب أَنى يَأْتَلِف هُو ذَا الصُبْح يُنَادِي فَاسْمَعي قَد كَفَانَــا مِن مَساءٍ يَدّعِي قَد كَفَانَـا مِن مَساءٍ يَدّعِي يَا بِلاَد الفِكْر يَا مَهْد الأَلَى مَا طَلَبنَـاك برَكْب أَو عَلَــي مَا طَلَبنَـاك برَكْب أَو عَلَــي مَا طَلَبنَـاك برَكْب أَو عَلَــي لَسَت فِي الشَرْق وَلاَ الغَرْب وَلاَ لَسَت فِي الجَو وَلاَ تَحْتَ البِحَار لَسَت فِي الجَو وَلاَ تَحْتَ البِحَار أَنْــوَار وَنَار

<sup>1-</sup> غسان خالد، جيران الفيلسوف، ط2، مؤسسة نوفل، بيروت، لبنان، 1983، ص 17، 18.

<sup>2-</sup> جبران خليل جبران، البدائع والطرائف (الأرض المحجوبة)، كلمات عربية للترجمة والنشر، مصر، ص 93، 94.

جبران دائم السفر على بلاد المحجوبة فقد وجد فيها كل ما ينشد القيم الإنسانية حيث العدل والأمان بعيدا عن الظلم والاستبداد والتخلف.

جبران في قصيدة "المواكب" يدعو إلى التحرّر من قيود المجتمع المدني والهروب إلى الغاب بعيدا عن قوانينه التي حنقت كل من الأديب والشاعر، نجد جبران يدعو إلى حيث لا يوجد الظلم والاستعباد حيث لا مكان للتفاوت، بل إلى وميض الأمل والحرية إلى الغاب دون قيود، أين يثور الفرد على قيم مجتمعه الفاسدة حين يشعر أن المجتمع يدّمره ويطمس شخصيته، فقد شاع اختلال التوازن في المجتمع وخضوع الناس كالقطعان الأوامر دون هدف، فجبران قاد مواكبة إلى الغاب حيث لا رع ولا قطيع، أين يتحقق الخير والصدق والعدل، يدعو إلى الحياة الصافية الخالية من المفاسد التي أنحت فطرة الإنسان وقيمته وأخلاقه وجعلته مغتربًا عن جوهره وبعيدًا عن ماهيته وعبدًا للمدينة التي أذهبت فيه الشعور بالإنسانية، وفي قصيدته التي تحمل من الخير والسعادة والحب والدين وصف للطبيعة (وصف لبنان) يقول:

لَيْسس فِي الغَابات مَوْت فَ النَّهُ الْمَات مَوْت فَ الْمَالَّذِي عَلَى الْمَالُوت وَهُمُّ فَالَّذِي عَلَى الْمَالُوت وَهُمُّ فَالَّذِي عَلَى الْمَالُوت وَهُمُّ فَالَّذِي عَلَى اللَّهُ الْعَابِ مِثْلِي هَلَي الْمَات الغَلَي المَّاتِ الغَلَي وَشَيعًا المَات وَاقِي هَلَي المَات العَلَي وَشَلِي وَشَلِي الفَّحِرُ خَمَلِ المَّاتِ الفَّحِرُ خَمَلِ المَّاتِ الفَلِي وَشَلِي وَالْمَات العَصْرِ مِثْلِي وَالْمَات العَصْرِ مِثْلِي وَالْمَات العَصْرِ مِثْلِي وَالْمِن العَلْمَات وَالْأَيَام لُو نَظَمَت العَيْشُ فِي الغَابِ وَالْأَيَام لُو نَظَمَت العَيْشُ فِي الغَابِ وَالْأَيَام لُو نَظَمَت العَيْشُ فِي الغَابِ وَالْأَيَام لُو نَظَمَت

لاً وَلاَ فِيهَ اللهُ وَرور السَّرُور السَّرُور السَّرُور يَنشَ عَالَمُ السُّرُور يَنشَ عَالَمُ السُّرُور يَنشَ عَالَمُ اللَّهُ ور(...) مَنْ رَلا دُونَ القُصُ ور وَتَسلَقْ تَالصُحُ ور وَتَسلَقْ تَالصُحُ ور وَتَسلَقْ تَالصُحُ ور وَتَنشَق تِ الصُحُ ور وَتَنشَق تِ الصُحُ ور وَتَنشَق تِ الصَحُ ور وَتَنشَق تِ الصَحُ ور وَتَنشَق تِ الصَحُ ور وَتَنشَق تِ الصَحُ ور وَتَنشَق تِ الصَحَ ور وَتَنشَق تِ الصَحَ وَلِ مَ العَنبَ وَلَمْ ور اللَّهَ وري التَّاللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ وَلِمَ نَ جَاعَ الطَّعَ الطَّعَ المُدَام (...) وَلِمَ نَ شَاسَ الْعَابِ تَنْتَشر اللهُ وَالْعَابِ تَنْتَشر اللهُ وَالْعَابُ اللهُ وَالْعَابُ اللهُ وَالْعَابُ اللهُ وَالْعَابُ اللهُ اللهُ وَالْعَابُ اللهُ اللهُ وَالْعَابُ اللهُ وَالْعَابُ اللهُ وَالْعَابُ اللهُ اللهُ وَالْعَابُ اللهُ اللهُ وَالْعَابُ اللهُ وَالْعَابُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْعَابُ اللهُ الله

من خلال هذه الأبيات يتبيّن أن جبران يدعو إلى مغادرة المدينة والولوج إلى الطبيعة، حيث النقاء والأجواء التي تعيد الإنسان وترتمّه لتكوّن منه شخصًا مسالمًا وكائنا عفويًا.

<sup>.93</sup> جبران خليل جبران، المواكب، دار نوبليس للنشر، بيروت، لبنان، ص 90، 93.  $^{-1}$ 

نجد في كتابات جبران مرآة تعكس اغترابه، والتحرر من كل ما هو قديم ودعوة إلى التطوّر ومواكبة العصر، فقد تمكّن من خلال تمرّده تحقيق الانسجام الاجتماعي وتجلّى ذلك في رفضه ككل مظاهر الظلم والاستبداد، لأن الثورة على المجتمع لا تتوقف فقط عليه لأن فيه نقائص وإنما من أجل تطويره لا تدميره، رفض جميع القيم الزائفة التي يتمسك إلى التحديد والمضي نحو الأفضل والرغبة في تغيير هذا المجتمع نلمس صوت التمرد في قصيدة موجها إياها للعالم:

أنا غريب في هذا العالم.

أنا غريب وفي الغربة وحدة قاسية ووحشية موجعة، غير أنها تجعلني أن أفكر أبدا بوطن سحري لا أعرفه، وتملأ أحلامي بأشباح أرض قصية ما رأتها عيني.

أنا غريب عن أهلي وخلاّني، فإذا ما لقيت واحد منهم أقول في ذاتي: "ما هذا، وكيف عرفته، وأي ناموس يجمعني به، ولماذا أقترب منه وأجالسه؟".

أنا غريب عن نفسي، فإذا ما سمعت لساني متكلمًا تستغرب أذي صوتي، وقد أرى ذاتي الخفيّة ضاحكة بالحية، مستبسلة، خائفة، فيعجب كياني بكياني، وتستفسر روحي، ولكنني أبقى مجهولاً، مستبرًا، مكتنفًا بالضباب، محجوبًا بالسكوت.

أنا غريب عن حسدي، وكلما وقفت أمام المرآة أرى في وجهي ما لا تشعر به نفسي، وأجد في عيني مالا تكنه أعماقي (...)

أنا غَريب فِي هَذَا العَالَم.

أَنا غَرِيب وَقَد حَيثُ مَشَارِق الأَرْض وَمَغَارِبِها

فَلَم أَجِد مَسْقَط رَأْسِي ولا لَقيت مَن يَعْرِفُني وَلا مَن يَسْمَع بِي (...)

أَنَا غَرِيبِ وَلَيْسِ فِي الْوُجُودِ مَن يَعْرِف كَلِمَة مَن لُغَة نَفْسي (...)

أَنا شَاعر أَنظُم مَا تَنثُره الحَيَاة وَأَنثُر مَا تَنظُمه، وَلِهَذا أَنَا غَرِيب وَسَأَبقَى غَرِيبًا حَتى تَخطفني المَنَايا وَتحْمِلني إِلَى وَطَنِي. 1

من خلال الأبيات يتضح جليا أن الغربة خلقت من جبران شخصا متمردا على كل مظاهر الحياة.

40

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- جبران خليل جبران، العواصف، دار العرب للبستاني، القاهرة، ص 161، 163.

## 2-العجز الذاتى:

الألم يصقل النفس، ويغذي المحبة، وهو الطريق إلى الحق، وإلى العظمة الروحية، فالمحارة العائشة بلا ألم فارغة، والألم الذي تحمله المحارة في أحشائها يتبلور لؤلؤة خارقة الجمال، بل إنه الحارس الذي يصون اتزان النفس بالتضحية، ويشفي أمراضها. 1

يقول جبران في توطئة دمعة وابتسامة: "أنا لا أبدل أحزان قلبي بأفراح الناس ولا أرضى أن تنقلب الدموع التي تستدرها الكآبة من جوارحي وتصير ضحكًا، أتمنى أن تبقى حياتي دمعة وابتسامة: دمعة تطهر قلبي وتفهمني أسرار الحياة وغوامضها، وابتسامة تدنيني من أبناء يحدتي وتكون رمز تمجيدي الآلهة-دمعة أشارك بحا من سحق القلب، وابتسامة تكون عنوان فرحي بوجودي "2 ويخاطب الفقير : "يا من ولدت على مهد الشقاء، وربيت في أحضان الذل، وشببت في منازل الاستبداد، أنت الذي تأكل خبزك اليابس بالتنهد، وتشرب مائك العكر ممزوجًا بالدموع والعبرات (...) أنتم يا أحبابي الضعفاء شهداء شرائع الإنسان، أنتم تعساء وتعاستكم نتيحة بغية القوى وجور الحكم وظلم الغني وأنانية عبد الشهوات" "د، كل كتابات جبران وأبطال جبران متألمون ولا تخلو كتاباته من المتزج الفرح مع الألم وهو مطبوع على حياة جبران منذ ولادته، ويقول أيضا على باب الهيكل: "جئت أسئلكم عمّا بي وأستخبركم عن نفسي فهل بينكم من يستطيع أن يبين قلبي لقلبي ويوضح ذاتي لذاتي؟ " ويقول أيضا: "ألا مؤجمة بمرارة اللذة وحلاوة الأوجاع؟ " في صدري وتلتهم قواي وتذيب عواطفي وأميالي؟ ... وتسكب في كبدي خمرة مؤرجة بمرارة اللذة وحلاوة الأوجاع؟ " ويوحنا المجنون: "والمرء لا تعذبه الاضطهادات إذا كان عادلاً، ولا تفنيه المظالم إذا كان بجانب الحق، فسقراط شرب السم مبتسمًا، وبولس رُجم فارحًا، ولكن هو الضمير الخفي نخالفه فيوجعنا، نخونه فيقضي علينا "5، نفسه كانت حرّة بين تلك المروج ولم يسجنوا سوى جسده.

الألم الذي عاشه جبران هو من كان يدفع به إلى الوحدة دومًا ففي كتابه "الأجنحة المتكسرة" يقول: "أما تلك الكآبة التي اتبعت أيام حداثتي فلم تكن ناتجة عن حاجتي إلى الملاهي لأنها كانت متوفرة لدي، ولا عن افتقاري إلى الرفاق لأنني كنت أجدهم أينما ذهبت، بل هي من أعراض علة طبيعيّة في النفس كانت تحبّب إليّ الوحدة والانفراد، وتميت في روحي الميول إلى الملاهي والألعاب، وتخلع عن كتفي أجنحة الصبا، وتجعلني أمام

41

.

<sup>1-</sup> غازي فؤاد بركس، حبران خليل حبران في دراسة تحليلية تركيبية لأدابه ورسمه وشخصيته، د ط، دار الكتاب اللبناني، برقيًا، بيروت ، لبنان، ص 410.

<sup>-2</sup> جبران خليل جبران، دمعة وابتسامة (توطئة)، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، جمهورية مصر العربية، ص-2

<sup>3-</sup> جبران خليل جبران، العواصف، ص 22.

<sup>4-</sup> م.ن، ص ن.

<sup>5-</sup> جبران خليل جبران، عرائس المروج، يوحنا لمجنون، ص 17.

الوجود كحوض مياه بين الجبال يعكس بمدوئه المحزن رسوم الأشباح وألوان الغيوم وخطوط الأغصان، ولكنه لا يجد ممرًا يسير فيه جدولاً مترنمًا إلى البحر"1.

في رأي حبران أنّ المرء إن لم تحففه الكآبة والألم فإنه لن يعرف حقيقة العالم وسبل البشر وتقاليدهم وميولهم، يقول: "هكذا كانت حياتي قبل أن أبلغ الثامنة عشرة، فتلك السنة هي من ماضي بمقام القمة من الجبل لأنحا أوقفتني متؤملاً تجاه هذا العالم وأرتني سبل البشر ومروج ميولهم وعقبات متاعبهم وكهوف شرائعهم وتقاليدهم" كم يكره هذا الألم أبدا، وإنما اعتبره متعة وجعل منه شيئًا عظيمًا ووصل به الأمر إلى أن قال: "المرء إن لم تحبل به الكآبة، ويتمخض به اليأس، وتضعه المحبة في مهد الأحلام، تظل حياته كصفحة خالية بيضاء في كتاب الكون " كما اعتبر عذاب بالمسيح إنتصارًا مخاطبا إياه: "أنت على خشبة الصليب المضرحة بالدماء أكثر حلا ومهابة من ألف ملك على ألف عرش في ألف ملكة، بل أنت بين النزع والموت أشد هولاً وبطشا من ألف قائد في ألف معركة، أنت بكآبتك أشد فرحًا من الربيع بأزهاره، أنت بأوجاعك أهدأ بالاً من الملائكة بسمائها، وأنت بين الجلادين أكثر حرية من نور الشمس " 4، ويقول أيضا "وإكليل الشوك على رأسك هو أجل وأجمل من تاج بمرام، والمسمار في كفّك أسمى وافخر من صوبحان المشتري، وقطرات الدماء على قدميك أنسى لمعان من قلائد عشتروت ". 5

أما في أدبه فأعراض الإضطراب النفسي كانت في موكب صارح صاحب طليعته الكآبة، ولئن غلغلت الكآبة جذرًا في غربة جبران الروحية الرسوليّة، ومدّت أصلاً في تربة مآسيه ونكباته، فأرومتها تغتذي من اضطرابه النفسي وتمزّقه الداخلي، وهذا الوجه منها الذي تغلب عليه العصابيّة في راجح الظّن هو ما يعنينا هنا. فإنك تكاد لا تلمح فرجة ابتسام ولا تسمع رنّة ضحك في مقالاته وحكاياته طوال المرحلتين الأولى والثانية، حتى مواقف أبطاله جلّها كان مأساويا، وإن طالعتك، في أواخر هذه الحقبة، أمثال "الجنون" بوجه عابث ساحر، فوراء التهكم يضجُّ الألم والمرارة. 6

هذه الحلقات الحزينة تتواصل في أدبه، متماسك بعضها ببعض، منذ بواكيره. فلا تطلّ عليه ذكرى مولده السادسة والعشرين، حتى تشرئب معها الكآبة، وتنتصب أمامه، حياته السالفة كامرأة ضعيفة ينظر إليها فلا يرى

\_

<sup>1-</sup> جبران خليل جبران، الأجنحة المتكسرة، المكتبة الثقافية، بيروت، لبنان، ص 13.

 $<sup>^{2}</sup>$  م.ن، ص 14.

<sup>3-</sup> م.ن، ص.ن.

<sup>4-</sup> جبران خليل جبران، العواطف، ص 22.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- م.ن، ص.ن.

مازي فؤاد براكس، جبران خليل جبران في دراسة تحليلية تركيبية لأدابه ورسمه وشخصيته، ص $^{-6}$ 

"سوى أوجه السنين الشاحبة كأوجه الأموات، وملامح الآمال والأحلام والأماني المتجعدة كملامح الشيوخ"، والحقيقة أنه لا يبصر غير وجهه، وفي وجهه لا يرى سوى الكآبة، والكآبة خرساء، ولذا هي أدهى، وإن تراءى له الأمس "من وراء ضباب التنهّد والأسى"، فالغد يبيّن لنظره "من وراء نقاب الماضي". 1

الأوضاع المزرية البائسة والأحداث المؤلمة والظروف الصعبة كلها انعكست على حياة جبران فأتعبت نفسيته أهاجت أحزانه وفجرّت آلامه، فراح يبكي ويتألم مع البشرية جمعاء ويشاركهم أحزافهم وآهاقهم، "وكان شاعرًا يرسم بدم القلب ويكتب بعصير الروح ليغني أفراح الإنسانية ويبكي أوجاعها. وكان فنانًا يعبر الخطوط والألوان عن نوازع النفس البشرية ويصوّر آلام الإنسانية وأمالها، قد جنّة كل مواهبه العالية لقيادة البشرية إلى الجمال والخير والحق، وإلى الحب والسعادة والحريّة ... لذلك لا غرابة في أن يبذل حبّه للناس وأن تكون محبّتة "لا تعطي شيئا...لأنها مكتفية بالمحبة"2.

لم تخلو كتابات جبران من الإنسانية بل وكانت هي الألف والباء في أدبه وكانت بمثابة بستان يفرغ فيه شعوره وخياله، ولابد أن طريقا كهاته كلّفته مقدرًا كبيرًا من الألم.

### 2-العزلة الاجتماعية:

إنّ النفس الكئيبة تحد راحة بالعزلة والانفراد فتهجر الناس مثلما يبتعد الغزال الجريح عن سربه ويتوارى في كهفه حتى يبرأ أو يموت.

جبران خليل جبران كان شغوفا بالعزلة ويتضايق لوجود أحد معه لأنه يعجز في حضورهم عن الإبداع.

"ونرى أثر هذا البحث المتطرّف عن الذات في الاضطراب الذي عانت منه مشاعر ارتباطه بالمجتمع، وما أورثه ضعفًا في تكيّفه الاجتماعي، ولا نعني بذلك فقدانه اللطف، والبشاشة، وارتياح الناس إلى حضوره، وهي الصفات التي عرف بها بين عشرائه، بل نقصد هذا النزوع إلى الارتداع التلقائي عن مخالطة الناس، وعن الدأب على معاشرتهم"3، "يجب أن أكون وحدي. إنّ حضور عقل آحر... يدمّر الأشياء بالنسبة لي. إني أفعل أفضل ما أستطيع فعله وأنا وحيد"4.

 $<sup>^{-1}</sup>$  غازي فؤاد براكس، جبران خليل جبران في دراسة تحليلية تركيبية لأدابه ورسمه وشخصيته، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - طنسي زكا، بين نعيمة وجبران، ط $^{3}$ ، مكتبة المعارف، بيروت، لبنان، تشرين الأول، أكتوبر 1988، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup> غسان خالد، جبران الفيلسوف، ص 82.

<sup>4-</sup> صايغ توفيق، أضواء جديدة على جبران، الدار الشرقية للطباعة والنشر، بيروت، 1966، ص 155.

حضور شخص واحد يضايقه يفسد عليه كل شيء لذلك هو يميل دوما إلى العزلة يقول: "ليس هناك مخلوق بشري، رجلاً كان أو امرأة، يستطيع أن يصرف معه ساعتين أو ثلاثًا بدون أن يتمنى تركه لفترة من الزمن"1.

لم تكن رغبته في الانفراد سببًا في نجاح عمله وفقط، بل إلى مشاعر العدوانية والضغينة التي لم يستطع تبريرها ظنّ أنه يعانى من اضطراب نفسى.

يقول لماري هاسكل: "لابد أنّ بي شيعًا يا ماري، فإني أحدت أضحي مثل مجنوني، إني أرى الناس وأعرف أغم قوم طيّبون، ما أن أجلس إلى جانبهم أو أتحدث إليهم إلاّ وأحس بقلق وتململ شيطاني، وبرغبة ما في إيذائهم عقليًا. وعندما يتكلمون يطير عقلي بجنون ويرفرف بعنق كطائر أوثقت قدماه بخيط غليظ" ما نلمسه أيضا في مقاله "الجبابرة" نلمس عدم التكيف الاجتماعي، والعدوانية وثورانه اتجاه الوضع المزري يقول: "أما أنا فقد سكت لأن آذان العالم قد انصرفت عن همس الضعفاء وأنينهم إلى عويل الهاوية وضحتها ... تلك القوى التي لا ترضى بغير المدافع ألسنة...وما عسى أن يصير إليه العالم بعد أن تنتهي الجبابرة من صراعه? ... أنا من القائلين بسنة النشوء والارتقاء. وفي عرفي أن هذه السنة تناول بمفاعيلها الكيانات المعنوية...حولي بكل مكان أقزام يرون عن بُعد أشباح لجبابرة متناضلين..." في كتابه دمعة وابتسامة يقول: "البشر ينقسمون إلى طوائف وعشائر وينتمون إلى بلاد وأصقاع وأنا أرى ذاتي غربيًا في بلد واحد وخارجًا عن أمة واحدة، فالأرض كلها وطني، والعائلة البشرية عشيرتي، لأين وجدت الإنسان ضعيفا ومن الصغر أن ينقسم على ذاته "أ، في عشقه لهذه الذات المنعزلة بتر أمام نفسه الطريق إلى التكيف مع محتمعه.

يقول أيضا في كتابه "البدائع والطرائف"، في مقال "الوحدة والانفراد": "إنّ الحياة جزيرة في بحر من الوحدة والانفراد. الحياة جزيرة صخورها الأماني، وأشجارها الأحلام، وأزهارها الوحشة، وينابيعها التعطّش، وهي في وسط بحر من الوحدة والانفراد"<sup>5</sup>.

44

<sup>.99</sup> صايغ توفيق، أضواء جديدة على جبران، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> م.ن، ص 225.

<sup>3-</sup> في عالم الرؤيا، مقالات مختارة لجبران خليل جبران، جمع محمد عبد الجيد، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة، 1955، ص 111، 113.

 $<sup>^{-4}</sup>$  جبران خليل جبران، دمعة وابتسامة، ص

<sup>5-</sup> جبران خليل جبران، البدائع والطرائف (الوحدة والانفراد)، ص 69.

نحتاج إلى العزلة لمحاولة إدراك ذواتنا ومعرفة من نكون وهي من أهم المراحل التي تُبنى من ورائها الذّات الجديدة من خلال التأمل والتفكُّر، نتدارك كل ما فاتنا ونحاول تصحيح زلاتنا لنجنّب ذواتنا الإفراط في الاستخدام من خلال الوحدة في رأي جبران.

يكمل فيقول: "حياتك يا أحي، جزيرة منفصلة عن جميع الجزور والأقاليم، ومهما سيّرت من المراكب والزوارق إلى الشواطئ الأخرى، ومهما بلغ شواطئك من الأساطيل والعمارات فأنت أنت الجزيرة المنفردة بآلامها، المستوحدة بأفراحها، البعيدة بحنينها، الجهولة بأسرارها وخفاياها"1

العزلة هي موطن المعرفة حسب جبران وتمنح العقل التركيز والفرصة لكشف أسرار الكون لذلك نحن نعتاجها في بعض الأحيان لتنمية الذات وإعادة النظر في مقاصدنا ووجهاتنا في الحياة، لقد كانت العزلة بمثابة الموضوع المركزي والمتكرّر في جميع نصوص جبران عبّر بها عن شعور الوحدة وصعوبة التواصل مع الآخرين، واستخدامها لها يعكس حالة الانفصال عن العالم الخارجي التي كان يعاني منها.

#### 3-التمرّد:

يقول جبران خليل جبران: الحياة بغير تمرّد كالفصول بغير ربيع...والتمرّد بغير حق كالربيع في الصحراء القاحلة الجرداء...الحياة والتمرّد والحق ثلاثة أقاليم في ذات واحدة لا تقبل الانفصال ولا التغيّر، لقد كان تمرّد جبران تمردًا بلا حدود فاق التوقعات، لكن تمرّده هذا لم يكن تمردًا لأغراض شخصية ولا لأجل لا شيء، بل كان نتيجة لواقعه وواقع مجتمعه، ذاك ما جعل منه يسلك طريق التمرّد.

كان لثورة جبران ضد الظلم والقهر هدف خالص أسمى هو تحقيق الحرية للبشر ونيل سعادتهم كان يدافع على الضعفاء نلمس ذلك في: "فجبران الشاعر المتمرّد في الأجنحة المتكسرة والأرواح المتمردة، وعرائس المروج، وحفار القبور، العواصف، والحالم الهائم في (دمعة وابتسامة) والحكيم المتأمل في المجنون، والسابق، والمواكب، والهادي المبشر في (النبي) هو عينه جبران المحب للإنسانية في كل هذه الكتب، ففي مرحلة التمرّد والثورة رأيناه يهاجم الكهنة المتسلطين على الأرواح والحكام والاقطاعين المسيطرين على الأجساد ورأيناه يحفر القبور ليدفن فيها كلا ما ينعّص سعادة الإنسانية من حماقات بعض أبنائها الذين يعيثون فيها فسادًا ليبنوا لأنفسهم مجدًا وجاهًا وسلطانًا وثروة على حساب البعض الآخر...ويدعون كلّ ما يعملون شرائع مقدّسة"2، نلمس في فنه وشاعريته محاولة لإيقاظ الناس نحو الوصول إلى غاياتهم وترسيحها، "ففي هذه المرحلة ثار ثورته المشهورة على كل ما في

<sup>.</sup>ن. والانفراد)، ص.ن. البدائع والطرائف (الوحدة والانفراد)، ص.ن.

<sup>2-</sup> طنسي زكا، بين نعيمة وجبران، ص 21.

الحياة من لؤم وجهل وضعف. وهل الثورة على اللؤم والجهل والضعف إلا محبة كبرى للإنسانية التي ترزح تحت أعبائها الثقيلة! وحتى حين يهتف بمرارة ساخطة "1 قائلا: "إني أكرهكم يا بني أمي لأنكم تكرهون المحد والعظمة. أنا أحتقركم لأنكم تحتقرون نفوسكم "2، أليست كراهيته هذه حبًا مقدسًا مخلصًا؟ "3، فقد كان وضع أمته المزري والمتدهور في ذلك الوقت سببًا في ثورته ولم يترك له مجالاً للسكوت.

لقد وعى جبران مشاكل عصره ونفذ بصره إلى صميم العلاقات القائمة بين الناس وشعر بوطأة الظلم والاستبداد تعاني منها الأكثرية المسحوقة تحت جبروت الشرائع الفاسدة والسلطات المستبدة دينية كانت أو سياسية، وعرف بشاعة التقاليد ودورها في تشويه الحياة وتوليد البؤس والشقاء فثار وتمرّد على التسلط والمتسلّطين وصب حام غضبه على الشرائع المتحجرة والتقاليد الشوهاء، الأمر الذي جعل مؤلفاته الأولى تطبع بطابع العنف والدعوة إلى العصيان والتمرّد. فهي من وحي البيئة الشرقية بصورة عامّة والبيئة اللبنانية بصورة خاصة.

أخذ جبران جانبين هما: "الفلاّح والمرأة"، المرأة التي أخذت منها إنسانيتها من طرف العادات والتقاليد الاجتماعية، والفلاح الذي وضع تحت سيطرة الأمير ورجل الدين فعانى من الظّلم وعند محاولته كسر هذه القيود سيق إلى التعذيب، كل هذا دفع بجبران إلى التمرّد والثوران على التسلط والفساد والمدافعة على المظلومين والضعفاء، وكان يخاطبهم بلهجة قاسية وذلك لصالحهم يقول: "أما أنا فكنت أقول في قلبي: "لا بأس في ذلك فإتي ساحبكم أكثر، نعم أكثر فأكثر، ولكني سوف أسدل على محبتي ستارًا من البغض، واستر عطفي شديد كرهي، وسأتبرقع ببرقع من حديد، ولا أسعى وراءهم إلا ملكًا مدرعًا" أو يقول أيضا "كذا شهرتكم بشفتي ولكن قلبي، ودماء تنزف منه فكان يدعوكم بأرق الأسماء وأحلاها"، "أجل، أيها الأصحاب والجيران، فإن المحبة قد خاطبتكم مسوقة بسياط ذاتما، والكبرياء قد رقصت أمامكم متعثرة بغبار خيبتها مذبوحة بآلامها، وتعطشي لخبتكم قد ثار ثائره على السطوح؛ " "ولكن محبتي كانت تسألكم صفحًا وهي راكعة صامتة".

لقد كان جبران مناضلا صلبًا من أجل الحرية، لم يعرف ولم يشهد الفكر اللبناني من قبل مثل كفاح جبران وبراعته، وخياله الثائر بسبب استيعابه لما يعيشه وطنه وأهله صنع من متمردًا وفتى يافعًا منذ صغره.

-

<sup>1-</sup> طنسى زكا، بين نعيمة وجبران، ص.ن.

<sup>2-</sup> جبران خليل جبران، العواصف، ص 40.

<sup>3-</sup> طنسى زكا، المصدر السابق، ص 22

<sup>4-</sup> م.ن، ص 30.

<sup>5-</sup> جبران خليل جبران، آلهة الأراضي والسابق، المكتبة الثقافية، بيروت، لبنان، ص 84.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>– م.ن، ص 85.

### أ-التمرّد على الذات:

إنّ معرفة الذّات في رأي جبران هي أم كل المعارف، كان جبران متمردًا حتى على ذاته، فسعى لتصريح عيوبها ونقائصها ومناطق ضعفها ولم يغفل عن ذلك، كما فعل الكثير، فقد انكب يصحّح ويغير ليصل بها إلى الكمال وللوصول إلى هذا الكمال ومعرفة نفسه لابدّ من تنقيتها من جميع الشوائب، لاسترجاع جوهرها ولمثل هذا عمل على ذاته وواجهها للوصول إلى التوازن النفسى.

يقول في بعض المقاطع في قصة "البنفسجة الطموح": "ألا اسمعن أيتها الجاهلات المقتنعات، الخائفات من العواصف والإعصار، فقد كنتُ بالأمس مثلكن أجلس بين أوراقي الخضراء مكتفية بما قُسم لي، وقد كان الاكتفاء حاجرًا منيعًا يفصلني عن زوابع الحياة وأهوائها، ويجعل كياني محدودًا بما فيه من السلامة متناهيًا بما يساوره من الراحة والطمأنينة. ولقد كان بإمكاني أن أعيش نظيركن ملتصقة بالتراب حتى يغمرني الشتاء بثلوجه...، ولكني أصغيت في سكينة الليل فسمعت العالم الأعلى يقول لهذا العالم "إنما القصد من الوجود الطموح إلى ما وراء الوجود"، فتمردت نفسي على نفسي وهام وجداني بمقام يعلو عن وجداني وما زلت أتمرّد على ذاتي وأشوق إلى ما ليس لي حتى انقلب تمرّدي إلى قوة فعالة"1.

لقد كان متطلعا دوما لكي يدرك ذاته الجديدة، وقد كانت روحه مهيأة لذلك وقد كان هناك صوت يدعوه لذلك وأكيد ستكون هذه الطريق محفوفة بالصعاب لأنّ إدراك الذات ليس بالأمر السّهل يكلّف المتاعب والألم.

في مقاله المعنون بـ "المراحل السبع" يقول جبران: "شجيت نفسي سبع مرات، المرّة الأولى لما حاولت المحصول على الرفعة عن الطريق الضّعة، والمرّة الثانية لما عرجت أمام المقعدين، والمرة الثالثة لما خيّرت بين الصّعب والحين فاخترت الحين، والمرة الرابعة لما أخطأت فتعزت بخطأ غيرها، والمرة الخامسة لما تحلّدت عن ضعف وعزّت جلدها إلى القوّة، والمرّة السادسة لما لمت أذيالها عن أوحال الحياة، والمرّة السابعة لما وقفت مرّتلة أمام الله وحسبت الترتيل فضيلة فيها" معترف جبران في "المراحل السبع" بضعف ذاته ونقائصها بشهامة وثقة وشجاعة ولم يجد أي حرج في نطقها كما أنّه ذكرها واحدة تلو الأخرى بصدق في التعبير دلالة على مراقبته الدائمة لنفسه وسعيه لتغييرها، وكأنه وقف على هذه المحطات بالضبط من ذاته ليصل لها إلى الذات الفضلى الجديدة، ويبدو أنّ الرقم سبعة عنده يرمز إلى شيء ما هو "الكمال" ولأجل بلوغه وجب تجاوز هذه المراحل.

47

\_

<sup>1-</sup> جبران خليل جبران، العواصف، ص 159.

<sup>2-</sup> جبران خليل جبران، البدائع والطرائف، ص 23.

إلى أنّ الإنسان يفتقد في حياته الأرضية اللقاء بذاته الحقة الموحّدة. فالخير والشر وكلّ المتناقضات الديالكتيكية التحرّك، تتولد من غربة الإنسان عن ذاته، فلا وجود للشر كعنصر خلقي أو مادي مستقل، له كينونته الخاصة، إنه صفة نطلقها على نقص ما يتعرض له وجودنا الخيّر، إنه افتقارنا لذاتنا الحقيقية نبحث عنها عبر الصّراع بين "الأنا" المثالية الإلهية المصدر و"الأنا" الأرضية التي هي ظل كاذب لكينونة لنا وضاءه <sup>1</sup>، يقول في مقاله الخير والشر: "إنني أستطيع أن أحدَّثكم عن الخير، لا الشرّ الذي فيكم؛ لأنه أليس الشرُّ هو يعينه الخير المتألم آلامًا مبرحة من تعطشه ومجاعته؟...أنت صالح، يا صاح، إذا كنت واحدًا مع ذاتك، وإن لم تكُ واحدًا مع ذاتك، فأنت لست بالشرير..."2.

إن كل المتناقضات كالخير والشر مثل ما ذكر جبران هي من عملنا نحن وعلينا بالتخطي من أجل اللّحاق بالأفق البعيد ألا وهو معرفة ذواتنا، كل تلك الصفات المذكورة في مقاله "المراحل السبع" تصوّر ضعف الذات وبعدها عن تحقيق الحقيقة فتميل نحو العجز عن التعبير عن الضعف وتلتمس لنفسها الأعذار، لكن جبران على غير البقيّة لم يخفى عن نفسه ولا عن غيره ضعف ذاته وإنما راح يبرز مواطن النقص مسارعًا لإصلاحها نحو

نذهب أيضا إلى مقاله "وعظتني نفسي" يقول: "وعظتني نفسي فعلّمتني حبّ ما يمقته النّاس ومصافاة من يضاغنونه وأبانت لي أن الحبّ ليس بميزة في المحب بل المحبوب، وقيل أن تعظني نفسي كان الحبّ بي حيطًا دقيقًا مشدودًا بين وتدين متقاربين، أما الآن فقد تحوّل إلى هالة أولها آخرها وآخرها أولها، تحيط بكل كائن وتتوسع ببطء لتضم كل ما سيكون"3، يذكر هنا أيضا جبران النواقص في ذاته وما آلت إليه نفسه بعد التأمل والتفكير من تغيير جذري فاختلفت نظرته بين ما كان عليه ماضيه وما هو عليه حاضره الآن، وعلى غير العادة فإن نفسه هذه المرة تلعب دور المعلم والواعظ.

إذن انتقل جبران في مقال "المراحل السبع" من نقد الذات إلى مقال "وعظتني نفسي" في تقييم هذه الذات ومنجزاتها، من خلال التمرد على كل ما هو مألوف وسائد لم يجعل في صلاح ولا فساد أعمال الناس سببًا في صلاح ولا فساد الذات. هو فقط جعل من نفسه مثالا لأعمالهم عندما كان يشبههم أي كان يتحدث عن ذاته مع قصد ذات الآخرين ولكنه من خلال حديثه يظهر أنه يتكلم فقط على نفسه.

<sup>1-</sup> غسان خالد، جبران الفيلسوف، ص 198.

<sup>2-</sup> جبران خليل جبران، النبي، تر: أنطنيوس بشير، مؤسسة هنداوي، ص 63.

<sup>3-</sup> جبران خليل جبران، البدائع والطرائف، ص 25.

لكننا نلمس في مقطع آخر حضور الآخر يقول: "وعظتني نفسي يا أخيى وعلّمتني، ولقد وعظتك نفسك وعلّمتك، فأنت وأنا متشابحان، متضارعان، وما الفرق بيننا سوى أنني أتكلّم عمّا بي وفي كلامي شيء من اللجاجة، وأنت تكتم ما بك وفي تكتمك شكل من الفضيلة". 1

وكأنّ جبران هنا يقول مخاطبًا الآخر إنّ في نفسي عيوبًا وتعلّمه منها وقوّمتها وسعيت لتصحيحها وما في هذه النفس هو موجود حتى في نفسك وما أطلب منك هو تقويم هذه النفس، يعني أنّ جبران عاش وتعلّم وهو الآن يعلم خلاصة الكلام أنّ وراء تمرّد جبران على ذاته وشجاعته في الاعتراف بنقصها هو محاولة للوصول إلى بناء ذات قوية.

#### ب-التمرد على السلطة العامة:

إنّ ثورة جبران ليست سوى اصطدام بالنقائص التي يعاني منها المجتمع وليست سوى محاولة لهزيمة هذه النقائص وتغييرها نحو الأحسن نحو التقدم والتطورات لتحقيق الانسجام الاجتماعي.

رغبة التغيير عنده هي دافعة للتمرّد والثورة لأنه لا يقبل العيش في الحياة المليئة بالعلل فسعى للبحث دومًا عمّا يكمّلها.

نأخذ مقطع من قصة "خليل الكافر": "إن الشعوب الجاهلة تقبض على أشرف أبنائها وتسامهم إلى قساوة العتاة والظالمين، والبلاد المغمورة بالذل والهوان تضطهد محبيها ومخلصيها، ولكن أبترك الابن الصالح والدته إذا كانت مريضة، وينكر الأخ الرؤوف أخاه إذا كان تعسًا، إن هؤلاء المساكين الذين أسلموني إليك مكتوفا اليوم هم الذين أسلموك رقابهم بالأمس، والذين أوقفوني مهانا أمامك هم الذين يزرعون حبات قلوبهم في حقولك ويهرقون دماء أحسادهم على أقدامك وهذه الأرض التي تأبي أن أكون من سكانها هي الأرض التي لا تفغر خاها وتبتلع الطغاة والطامعين" وقصة ذلك الشاب الذي كان يرعى أبقار الدير لكن الكهان قاموا بطرده، لكنه وقف ضد الحكام وراح يدافع عن الشعب البائس يقول: "أيها الإخوة، إنّ الرجل الذي أقامه خضوعكم واستسلامكم سيدًا على حقولكم قد أحضرين مكتوفا ليحاكمني أمامكم في هذا العصر المبني أمام بقايا أبائكم وجدودكم، والرجل الذي جعله أيمانكم كاهنًا على كنيستكم قد جاءي ليديني، ويساعد على تعذيبي وإذلالي "ق، فقد أتى به الكهان لمحاكمته عندما واجههم بما يمارسون على الناس الأبرياء واستغلال خيرات الفلاحين، ولكنه وفي محاكمته البكهان لمحاكمته وقوة كبيرين في الدفاع عن نفسه وعنهم وتجنح في ذلك وانتصر الخير على الشر.

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- جبران خليل جبران، البدائع والطرائف، ص 27.

<sup>. 127</sup> جبران خليل جبران، الأرواح المتمردة، دار العرب للبستاني، القاهرة، ص $^{2}$ 

<sup>-3</sup>م.ن، ص 130.

وهنا تتمثل لنا شخصية جبران خليل بأفكاره المتمردة على الظلم والرافضة للاستعباد، وهو بصدد عرض أفكاره كي يحرّك إحساسهم من أجل النهوض والثورة على الأوضاع السائدة لتغييرها، فخليل إذن يمثل صوت جبران المتمرّد فخليل نبههم لوضعهم المزري مبينًا تفاصيل عيشهم.

#### 4-اللاّمعنى:

لقد كان جبران دائم التعرّض للمرض خصوصًا مرض "الوافدة" وكان جسمه نحيفًا دومًا، كان يعاني من اضطرابات في القلب والمعدّة وتسوس الأضراس إلى أنّ الأطباء لم يتمكنّوا من تشخيص وإيجاد حل لكل هذا الضعف في جسده، كان يقول: "أنا أكره الطّب ولا أومن بالأطباء" أ، لقد كان يتألم لأنه عاجز عن إكمال عمله وكان يضعف يومًا بعد يوم، كان خائف أن يصيبه "السلّ الذي أصاب عائلته فكتم هذا السّر الذي كان يقتله من الدّاخل، كان لديه خوف من التصاق الجراثيم بيده عند مصافحته للنّاس كان يسرع لغسل يديه، ولعل إفراطه الجنسي كان السبب في مرضه فقد كان الأطباء يربطون هذا المرض به، ولعلّه سبب في جعل جبران يكتم ألمه ومرضه، بالإضافة إلى ما كان يعرف به من كتم لأسراره الشخصية، إضافة إلى قصر قامته ما جعلته يحسّ بالدونية.

وكما عثرنا في أدبه وفي فنّه، على اسقاطات كثيرة لشعوره بالدونيّة الجسّدية، فكتب الكثير عن الأقوياء الجبابرة متمنيا تحطيمهم، ورسم الأحساد بملء عافيتها وقوّتها، كذلك نعثر في كتاباته على عدد من الإسقاطات لمعاناته من الضنك الجسدي²، يقول في مقال "رحماك يا نفس رحماك": "أنت يا نفس تفرحين بالآخرة، وهذا الجسد يشقى بالحياة وهو في الحياة، أنت تسيرين فقط في نحو الأبدية مسرعة وهذا الجسد يخطو نحو القفاء ببطء، فلا أنت تتمهلين ولا هو يُسرع، وهذا يا نفس منتهى التعاسة "ق عن الصراع القائم بين رغبات نفسه وأمانيها وما تريد الوصول إليه ولكن ضعف حسده يأبي ويقف" عارضًا على تحقيقها يقول أيضا: "انظري يا نفسي فقد أنفقت عمري مصفيًا لتعاليمك، تأملي يا معذبتي فقد أتلفت حسمي متبعًا خطواتك". 4

نجد جبران يشعر بالدونية لما أوصلته به نفسه وكمية المعاناة والاحساس بالألم الداخلي، ولأن ما عانته من اضطرابات نفسية وكتم أنذاك جعل منه إنسانا ضعيف البنية.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ميخائيل نعيمة، جبران خليل جبران، مؤسسة نوفل، بيروت، 1981، ص  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> غسان خالد، جبران الفيلسوف، ص 88.

<sup>.38</sup> مبران خليل جبران، دمعة وابتسامة (رحماك يا نفس رحماك)، ص $^{-3}$ 

<sup>4-</sup>م.ن، ص 37.

لقد كانت فكرة الموت تراوده دائما ونجده في كثير من كتاباته في المجنون في مقال المصلوب يقول: "أودُّ أن تصلبوني"..."فقبلوا قولي وصلبوني، فهدّأ الصّلبُ ثورة نفسي"<sup>1</sup>، وقد أفرحه ذلك بعد أن لبّوا طلب هذا كان يريد منهم خلاصًا من الحياة يقول: "ولكنني قد عطشت فسألتكم دمي شرابًا، وهل من شراب يبرد غلة المجنون سوى دمه؟"<sup>2</sup>، رغبته في الموت لم تكن بلا سبب لكنه لم يعد يرى الوجود نفعًا سوى أنه أرهق مما فعلت به الحياة ومن كثرة تلك الاضطرابات التي رافقته منذ صغره وآلت به إلى الآلام والضعف.

في مقال "رجوع الحبيب" فكرة الاستشهاد تمثّل البطولة مثلا في هذا المقطع "سار موكب النّصر وراء موكب الموت، وقد مشى أمامهم طيف الحبّ ساحبًا أجنحته المكسورة" في بحد هذه الفكرة تدور في أقصوصات مثل حليل الكافر يعني أن أبطال قصصه يستشهدون دومًا، وفي كتابه المجنون في مقال "حقّار القبور" أخبره الحقّار بفرحهم به لأنه على غرار البقيّة يدخل القبر ضاحكا ويخرج منه ضاحكًا أيضا: "إنّ ساوك يأتي بالحيّاد ويعود باكيًا...أما أنت فإنك تجيء ضاحكًا وترجع ضاحكا" في كتابه دمعة وابتسامة في مقال "جمال الموت" يقول: "أشعلوا الشموع وأوقدوا المباخر حول مضجعي، وانثروا أوراق الورد والنّرجس على جسدي، وعفروا بالمسك المسحوق شعري، وأهرقوا الطيوب على قدمي، ثم انظروا واقرأوا ما تخطّه الموت على جبهتي "5، نجد جبران هنا ينشد بجمال الموت لكونه ملاذ الإنسان ويحرره وينجيه من الحياة، وفي كتابه العواصف في مقالة "قبل الانتحار" يقول: "الحياة المرأة عاهرة ولكنّها جميلة ومن ير عهرها يكره جمالها" نجده في مقاله هذا يعلن حبّه لامرأة والتي هي الحياة ويذكر سيئاتما لينتهي بما ذكرناه.

وفي مقاله "الحروف الناريّة" يقول: لا لعمري فحقيقة الحياة حياة، حياة لم يكن ابتداؤها في الرحم ولن يكون منتهاها في اللّحد، وما هذه السنوات إلاّ لحظة من حياة أزلية أبدّية، هذا العمر الدنيوي مع كان ما فيه هو حلم بجانب اليقظة التي ندعوها الموت المخيف، حلم ولكن ما رأيناه ورفعناه فيه يبقى ببقاء الله"7، نجده في كل مقاله يتساءل عن أحوال البشر وهل سيختفون وتختفي معهم أحلام وأسرارهم وأحزاهم وأفراحهم.

 $<sup>^{-1}</sup>$  جبران خليل جبران، المجنون "حفار القبور"، ص 48.

 $<sup>^{2}</sup>$  جبران خليل جبران، دمعة وابتسامة "جمال الموت"، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup> جبران خليل جبران، العواصف "قبل الانتحار"، ص 36.

<sup>4-</sup> جبران حليل جبران، المجنون "المصلوب"، تر: أنطنيوس بشير، دار العرب للبستاني، القاهرة، ص 70.

<sup>5-</sup> م.ن، ص 71.

<sup>6-</sup> جبران خليل جبران "دمعة وابتسامة"، "رجوع الحبيب"، ص 122.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- جبران خليل جبران، دمعة وابتسامة "الحروف النارية"، ص 27.

ما نصل إليه إذن أنّ الموت فكرة تراود الإنسان لا محالة وطبيعية لدى البشر لكن هذه الفكرة راودت جيران منذ شبابه ووفاة عائلته وخصوصًا منذ مرضه وضعف جسده وتعرضه الدائم لهذه الأعراض وخاصة بالمرض الذي طالما أبى أن يفشي لأحد سره به، هذا ما جعل فكرة الموت ترادفه دومًا والتي وجدناها في معظم كتاباته راغبًا في موت تلك الذات الهشّة القديمة وبناء ذات عظمى جديدة.

### 5-اللامعيارية:

سنّ البشر مجموعة من التقاليد والعادات وتوارثت جيلاً بعد جيل فإنّ جبران حمل عليها عامّة، غير مستثن أيّ شكلا من أشكالها، ماكان خطأ أصبح صوابًا والعكس تحت منطلق تطبيق السلطة الاجتماعية على مصلحة الفرد.

يقول في كتابه العواطف في مقال "العبودية": "إنما الناس عبيد الحياة وهي العبودية التي تجعل أيامكم مكتنفة بالذل والهوان ولياليهم مغمورة بالدماء والدموع...لقد حبت مشارق الأرض ومغاربا وطفت في ظل الحياة ونورها، وشاهدت مواكب الأمم والشعوب سائرة من الكهوف إلى الصروح، ولكنني لم أر للآن غير رقاب منحنية تحت الأثقال، وسواعد بالسلاسل، وركب جاثية أمام الأصنام" أ، لم يرضى جبران هاته الحال ووقف ضمها يقول أيضا: "دخلت القصور والمعاهد والهياكل، ووقفت حذاء العروش والمذابح والمنابر، فرأيت العامل عبدًا للتاحر والتاجر عبدًا للحادي، والجندي عبدًا للحكام والحاكم عبدًا للمالك، والملك عبدًا للكاهن، والكاهن عبدًا للصتم والصتم تراب جبلته الشياطين ونصبته فوق رابية من جماجم الأموات " أصحبت العبودية تشكّل قانونًا وغدت مقبولة اتجاه أيّة أهداف محدّدة يعني أنّ الأشياء لم يعد لها ضوابط وكيف لجبران أن يستسلم لكل ما يراه والضعفاء، ووقفت في المخادع الموشاة بقطع العاج وصفائح الذّهب، وفي المآون المفعمة بأشباح اليأس وأنفاس والضعفاء، ووقفت في المخادع الموشاة بقطع العاج وصفائح الذّهب، وفي المآون المفعمة بأشباح اليأس وأنفاس المنايا فرأيت الأطفال يرضعون العبودية مع اللبن، والصبيان يتلقون الخضوع مع حروف الهجاء، والصبايا يرتدين الملابس مبطنة بالانقياد والحنوع، والنساء يهجعن على أسرة الطاعة والامتثال " مسلطة الشرائع فالتقاليد المحتماعية سلبت من الناس حرّياهم وسلبت منهم الحياة بأكملها، حبران يرفضها في أيّ شكلٍ تمثّلت، ومهما الاحتماعية سلبت من الناس حرّياهم وسلبت منهم الحياة بأكملها، حبران يرفضها في أيّ شكلٍ تمثّلت، ومهما تكن آراء غيره فيها يبقى واقفا تجاهها موقف التمرّد والتوازن.

<sup>1-</sup> جبران خليل جيران، العواصف (العبودية)، ص 12.

<sup>2-</sup> م.ن، ص.ن.

<sup>3-</sup> م.ن، ص 13.

والمظهر الثاني هو الوالد، ولابد وأن له سلطة أقرّها البشر في مجتمعاتهم ووصل بحم الأمر إلى تقديسهم، لكنّ جبران ناصبهم عداءً شاملاً، فنحن أدبه تراه يجعل والد "يوحنّا المجنون" فظاً مغفلاً يخافه ابنه فكان يقرأ الأناجيد سرا بحذر من والده النائم الذي كان يمنعه من قراءة ذلك الكتاب، وفي حفّار القبور يجعل معاداة سلطة الآباء شرطًا من شروط التقدم في الحياة يقول: "إنّ بليّة الأبناء في هبات الآباء ومن لا يحرم نفسه من عطايا آبائه وأحداده يظلُّ عبد الأموات حتى يصير من الأموات"، وهي مقال العبودية يقول: "بل هي علّة أزليّة أبديّة تجيء بأعراض متباينة وقروح مختلفة يتوارثها الأبناء عن الآباء مثلها يتوارثون نسمة الحياة وتلقى بذورها العصر في تربة العصور مثلما تستغل الفصول ما تزرعه الفصول"2، أصبحت العبودية علّة متوازنة عبر الأجيال في أي جبران يكمل فيقول: "وأغرب ما لقيت من أنواع العبوديات وأشكالها: العبودية العمياء، وهي التي توثق حاضر النّاس يكمل فيقول: "وأغرب ما لقيت من أنواع العبوديات وأشكالها: العبودية العمياء، وهي التي توثق حاضر النّاس بماضي آبائهم وتنيح نفوسهم أمام تقاليد حدودهم وتجعلهم أجسادًا جديدة لأرواح عتيقة وقيودًا مكلسة لعظام بالية "3 هو يشبه الخضوع للسلطة الأبوية مثل تحنيط نفوس الأجيال القادمة ما جعل جبران يعالج دومًا هذه القضايا وينسج دومًا على قماشه معداة السلطة.

والمظهر الثالث هو "رجال الدين": وسلطاتهم في الشرق يكاد يكون مستعرقا استعراق التاريخ، وليس حدثا ألوقًا أن يعصاهم امراً خاصة في أوساط المسيحية، لكنّ القرن التاسع عشر، ولا سيما نصفه الثاني، شهد بداية تركات فكرية ثورية فنادى بضرورة إعادة النظر في العقائد الدينية 4. وجبران قد استفاد من هذا الجوّ ليشن هجومه على الكهنة فقد شن حملاته العدائية عليهم بنسبة سيطرتهم على رعاياهم في جبل لبنان، نجدها في مجموعة من مؤلفاته: العواصف، دمعة وابتسامة، عرائس المروج، الأرواح المتمرّد، والأجنحة المنكسرة والمواكب، فقد تمثلت ذروة العدائية عنده في قصة خليل الكافر يقول: "أتعرفون أيها المستلمون الضعفاء من هو الكاهن الذي تحابون وتقيمونه وصيًا على أقدس أسرار نفوسكم؟ اسمعوني فأبين لكم ما تشعرون أنتم به وتخافون إظهاره...هو حائن يعطيه المسيحيون كتابًا مقدسًا فيجعله شبكة يصطاد بما أموالهم، ومُراء يقلده.... وظالم يسلمه الضعفاء ...هو ذئب كاسر يدخل الحظيرة فيظنه الراعي خروفا...هو نهيم يحترم موائد الطعام أكثر من مذابح الهيكل...ويمتص دماء العباد مثلما تمتص رمال الصحراء ونجيل يحرص على أنفاسه ويدّخر ما لا يحتاج إليه، هو محتال يدخل من

.6 جبران خليل جبران، العواصف (حفار القبور)، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ م.ن، (العبودية)، ص 13.

<sup>.14</sup> م.ن، ص

<sup>4-</sup> غازي فؤادي براكس، جبران خليل جبران في دراسة تحليلية تركيبية لأدبه ورسمه وشخصيته، ص 44.

شقوق الجدران... ولصُّ صحري القلب ينتزع الدرهم من الأرملة والفلس من اليتيم"1، نجد جبران هنا يفرغ غضبه ولم يترك صفة قبيحة إلا وألصقها بالكهنة، ويطلق سهام نحوهم ويثور كالبركان عليهم ملئ صدره المتمرّد على هذه الأشكال ويجرحهم بكلمات كالسيف البتار.

هذه النماذج من المظاهر التي أنتجها جبران لعدائيه هذه مجموعة التقاليد والعادات المتوازنة الظالمة بمحتلف أشكالها، وما نصل إليه أنّ سبب ثورة جبران ضد ما كان يراه لم يكن لأجل مصلحة نفسية وإنما لحالة مزرية في مجتمعه ومحاولة تصحيح و تقويم لقوانين كان ولابد أن تبتر، لأنه كان على غير تسابقيه كان يؤلمه رؤية مجتمعه على غير المجتمعات الأحرى.

### رابعا: البحث عن الذات

جبران وهو يقوم بثورة على كل ذات ضعيفة لم ينسى ذاته فقد عمل على إبراز جوانب الضعف فيها والقصور ليتجاوزها إلى ذات أخرى جديدة بعيدة عن النقائص تمنح له الكمال والتوازن الشخصي والسعادة، وقد بدأت هذه الملامح تظهر فيه منذ طفولته "كذلك تمخضت حركة إثبات الذات عن نزعة استقلالية عنيفة اكتشفتها أمّه فيه منذ طفولته، إذ عرفت أنّ حبّه الحرّية المطلقة يجري في عروقه مجرى دمائه، ولذا كانت قلّما تزجره"<sup>2</sup>، وقد برزت هذه النزعة في كل سلوكاته فقد سافر من لبنان إلى أمريكا وحيدًا، وقد كانت استقلاليته في تدبير شؤونه تريحه وقد واجه معلّمه الخوري: يوسف الحدّاد (1865–1949) في قوله له: "أنا المسؤول عن نفسي لا أمّي ولا أبي، وإن لم أنل مطلوبي فتشت عن غير هذه المدرسة التي تتعلق بحرفية القانون ولا تفهم تلاميذها" ومع ذلك نجح في تسجيل اسمه في الصف الذي أراد هو فسبب رخصته لقص شعره كاد يترك المدرسة، لو لم تترك الإدارة طلبها هذا، وبمذا نجح في إثبات ذاته بين المعلّمين والزملاء فقد كان بحسب كلام معلميه شديد التعلق برأيه.

إنّ هدف الحياة كما لها، ولذا كان أقوى محرّك في الكائن الحي هو الاكتمال نسميها "سيكولوجيا تحقق الذات" وتعني "التعبير المتوافق المنسجم عن القوى الحيوية جميعها تعبيرًا يتجه إلى غاية عليا مشتركة، وتمام ذلك لا يكون إلاّ في الذّات المنتظمة أي المتكاملة المتماسكة المتزنة التي تألف فيها العواصف والنوازع المستساغة جميعها نحو مثل أعلى صادق"4، وبتحقيق "الذات" يتحقق شعور "السعادة" و"السلام النفسي"، فقد كان

<sup>1-</sup> جبران خليل جبران، المجموعة الكاملة (الأرواح المتمردة)، دار صادر، بيروت، الجزء الأول، ص 191، 192.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- م.ن، ص 76.

<sup>-4</sup> م.ن، ص 322.

جبران يشعر بعدم الاكتفاء والشقاء في عهد الاضطراب وهو وإن كان غير مدرك لأسباب علّته فإنه وقد أدرك باكرًا أنّ "السعادة تبتدأ في قدس أقداس النفس ولا تأتي من الخارج، وليس في بيتها مال ولا قوة ولا سلطة، لكن جمال ومحبّة وحكمة" أ، أقرّ أنه أحبّ السعادة مثل جميع البشر وسعى إليها مثلهم لكنّه لم يهتد إليها في طريقهم ولم يلمحها في قصورهم ولا معابدهم "السعادة صبيّة تولدوا تحيا في أعماق القلب ولن تجيء إليه من محيطه "2، وحتى وأنه لم يبلغ جوهر وحقيقة الاتزان النفسي إلا أنه فهم قوام هذه السعادة.

إذا صحّ اعتقاد أدلير أنّ نفسية الإنسان ميتة أساسا على عقدتين: استحالة التحرّر من مشاعر التديّ، واستحالة العيش بسلام مع المجتمع $^{8}$ ، و لهاتين العقدتين أثر قوي في شخصية جبران، فقد حاول بناء شخصية جديدة ورفض الهوية الموروثة التي تعطيه مرتبة و دورا اجتماعيا معينا فقد أفصح مرارا عن هذا الهم لديه، عبر أحاديثه أو عبر ما كان يحيكه خياله من أنسجة أدبية وفنية، كأن يتحدث مثلا عن الحرب فيه بين ذاته القديمة "المهزومة أبدا" وذاته الفضلي، ويرفض العودة إلى لبنان خشية الارتداد إلى "هويّة "يرفضها، مبررا ذلك بقول "إنه يؤثر على البقاء في المهجر كي يبقى غريبا بين الغرباء على أن يعود ويصير غريبا بين الأثرياء " $^{4}$ ، و قد يكون لقصر قامته رغبة في بناء ذات جديدة أيضا. فقد كان حلمه أن يكون طويلا فيفيق مندهشا:"آه، فإذا انا صغير جدًا في فراشي " $^{5}$  ويتأثر عندما تقول له ماري هاسكل "إنّ قصر قامته يبعد عنه بعض النساء، وكم يحاول تبرير هزاله الجسدي بحادث كسر كتفه وهو صغير " $^{6}$  فقد كان يشعر بالدونية حيال أمره.

إن إكبابه المضني، منذ طفولته على مزاولة الرسم وعلى نظم القصائد الزجلية، هو تصريف على الخط واللون والكلمة، لأزمة (تجاوز الذّات) هذه كأنه كان يعثر في اللوحة وفي الكتابة على "توازنه الشخصي" المفقود، بهذا المعنى قال ليوسن الحويك: "ثق أنّ النشوة الحقيقية لا تحزيي إلاّ عندما أرسم أو أكتب"، وهو ما أدركته م. هاسكل فقالت: "لا يشعر بالسكينة والسلام إلا وهو يعمل... لا يحيا إلا عندما يعمل"، لذلك هو لا يعرف الراحة، "إنه دوما في حالة غريبة يحفر الخلد"، ساعيًا لأن يقول أمورًا جديدة بطرق جديدة، حتى يصل به الأمر أحيانًا إلى البكاء الذي لا يستطيع ألا يتحاشاه، وقد أفضح عن ذلك قوله يوسف الحويك: "أريد أن أكون حرا بنوعي الخاص"، وفي قوله لماري هاسكل: "إنّ لدى شيئا أقوله للعالم، شيئا مختلفا عن أي شيء آخر"، موجهًا

<sup>169</sup> معة وابتسامة، المجموعة الكاملة لجبران، ج2، ص-1

 $<sup>^{2}</sup>$ م.ن، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup> غسان خالد، جبران الفيلسوف، ص 76.

<sup>4-</sup> م.ن، ص 77.

<sup>5-</sup> م.ن، ص.ن.

<sup>6-</sup> م.ن، ص.ن.

حركة البحث عن ذاته في مجرى النزوع إلى كماله الذاتي perfectionniste بتوق دؤوب بلغ عنده حدّ "الفكرة الثابتة" Idée fixe ، وقد تجلى شغفه بهذا التكامل في انشغاله بالبحث عن نقائصه الشخصية: "قل لي بربك يا يوسف، هل تلاحظ في شيئا يمكنني إصلاحه"، وفي طموحه لأن يصور حكمًا على الحياة: "حئت لأقول كلمة وسأقولها وإذا أرجفني الموت قبل أن ألفظها يقولها الغد...."، ثم في تطلعه الدائم للزمن الآتي" عندما يحقق ذاته في مجده. 1

وبهذا فقد كان التعبير عن ذات مثلي أمر صعبًا لدى جبران لكنّه ظلّ يستمرّ في ذلك البحث يقول لماري هاسكل: "إنيّ أكدّ في العمل، وفي عملي يجدوني شوق طفل ضائع إلى أمّه، وإني أصبحت أعتقد أنّ رغبة للإنسان في الكشف عن ذاته هي أقوى من جميع الجاعات وأعمق من أي عطش"<sup>2</sup>، هكذا فقد تحملا من الألم والمشقة والصراع الشديد من أجر بناء هذه الذات.

إنّ الألم هو من يولد الإبداع والتحرك والألم عند حبران هو "انشقاق الفكرة التي تغلف إدراكنا" " " الألم يفحر الإدراك، فيقود الإنسان إلى الفهم، الفهم يولد فيه مخاض التحرك نحو التحدد والإبداع، الإبداع يؤدي إلى زوال الواقع الناقص وظهور الحياة المثالية. والحياة المثالية هذه لا تتحقق إلا إذا تحولت إلى هاجس يهز النفس في كل حين، هاجس التساؤل عن الحياة: ما عييت إلا أمام من سألني من أنت " " هاجس الرغبة المؤلمة في المعرفة: "نفسي مثقلة بأثمارها، فهل من حائع يجني ويأكل ويشبع " أليس بين الناس من صائم رؤوف يفطر على نتاجي ويريحني من أعباء خصبي وغزارتي " نفسي رازحة تحت عبء من تبر واللحين، فهل بين الناس من يملأ جيوبه ويخفف عني حملي " " هاجس ممارسة التأمل الفلسفي بعدًا عن اليأس والمغالاة في التفاؤل السطحي: "...الناس في شرعي ثلاثة: واحد يلعن الحياة، وواحد يباركها، وواحد يتأمل بما، فقد أحببت الأوّل لتعاسته، والثاني لسماحته، والثالث لمداركه، وأخيرا هاجس البحث عن الحقيقة التي تخلصنا من كل ألم وهاجس، فينتهي صراعنا مع أنفسنا لنستقر في فرحنا الكبير المرتجي " " وهذا ما يكلفه الألم من ثمن باهض لأحل التحرّر.

إنّ رحلة البحث عن الذات تتطلب "الفطرة"، ما يعني ذاته الصافية التي ولد بها لماذا هي بالذات؟

\_

<sup>1-</sup> غسان خالد، جبران الفيلسوف، ص 78.

<sup>2-</sup> غازي فؤاد بركس، جبران خليل جبران في دراسة تحليلية تركيبية لأدبه ورسمه وشخصيته، ص 81.

<sup>3-</sup> جبران خليل جبران، البني، ص 62.

<sup>4-</sup> رمل وزبد، من المجموعة المعربة لجيران خليل جبران، ص 152.

<sup>5-</sup> جبران خليل جبران، البدائع والطرائف من المجموعة العربية لجبران خليل جبران، ص 499.

<sup>6-</sup> غسان خالد، جبران الفيلسوف، ص 201.

لأنّ الذات التي يولد بها الإنسان لم تعتريها الظروف الخارجية ولم تتعرض للتلوث من أمور الحياة ولا للمجتمع الفاسد، "إنّ طينة الإنسان الفطرية تتضمن البذور الأولية للكمال المنتظر، وما على هذا الإنسان إلا الاجتهاد لإيقاظ كمالاته الفطرية بالاستنباش الباطن، ولا بالكسب مع العلم الخارجي" أيعني أنّ السعى لاكتساب الذات العظمى يبدأ من عودة الإنسان إلى فطرته حسب رأي جبران هذا هو طريق الوصول إليها.

يقول في كتابه "النبي" في مقام "معرفة النّفس" "إنّ قلوبكم تعرف في السكينة أسرار الأيام واللّيالي، ولكنّ آذانكم تتشوّق لسماع صوت هذه المعرفة الهابطة على قلوبكم، غير أنكم تودّون لو تعرفون بالألفاظ والعبارات ما تعرفونه بالأفكار والتأملات وتتوقون إلى أن تلمسوا بأصابعكم جسد أحلامكم العاري"2، ويقول في مقال "إرم ذات العماد": "إنّ الله وضع في كل نفس رسولاً ليسيرينا إلى النّور، ولكن في الناس من يبحث عن الحياة في خارجه والحياة في داخله ولكنه لا يعلم"3.

يقصد هنا جبران أن الرسول هي الفطرة فهي من تمدي بالإنسان إلى النور، وفي داخل كلّ منّا هذا الجوهر منذ بداية الوجود ويعني الإنسان أغمض عينيه ونظر في أعماقه سيرى العالم بكل جزئياته، وبذلك يكون مخيرا بين ما يلزم هذه الذات وما يضرها، بمفهوم آخر إغلاق البصر وفتح البصيرة هو بداية ونهاية الوجود.

إنّ إصرار جبران على فعاليّة استعادة الحالة الفطرية لا يعنى إذن الرّكض الجنوبي الهائج وراء غايات غير محدّدة، بل الركض الواعي الذي يوازن بين إدراك العقل واندفاع الهوى، فيصير الوعي ضوءًا كاشفا للهوى طريقه، كما يكون الهوى محركا وموجها للعقل، فلا يعود العقل مقيدا بحيثيات الواقع الرتيب أو أسيرا للحاضر، كما لا يعود الهوى جارحفًا للحياة نحو اللاّمعني.4

يعني أنّ العقل إذا تحكم وحده في النفس كان لها رباطًا، والهوى ما لم يكن له وازع التهم نفسه بنفسه كما تفعل النار تمامًا، يقصد جبران أنّ حتى في اتباعنا لفطرتنا يجب أن يكون بوعى وعقلانية، لكى لا تختلط بالمفاسد والأمور الغير عقلانية والتي تشوّه هذه الفطرة.

## هل تمكن جبران من تحقيق الوصول إلى الذات المثالية الكاملة؟

لقد واجه جبران طيلة حياته ومنذ صغره الكثير من الاضطرابات النفسية وقد وصل إلى الطمأنينة الروحيّة والسلام النفسي وذلك ما نتلمسه في مؤلفاته المتأخرة ما نلمسه فيما توصل إليه الدكتور غازي فؤاد في دراسته

<sup>1-</sup> غسان خالد، جبران الفيلسوف، ص 194.

<sup>2-</sup> جميل جبر، المجموعة الكاملة لمؤلفات جبران خليل جبران المعربة عن الإنجليزية، دار الجيل، بيروت، ط1، 1414هـ-1994م، ص 118، 119.

<sup>3-</sup> جبران خليل جبران، البدائع والطرائف (إرم ذات العماد)، كلمات عربية للترجمة والنشر، مصر، ص 81.

<sup>4-</sup> غسان خالد، جبران الفيلسوف، ص 195.

لجبران في قوله: "وقد نتج عن احتلاف الاتزان النفسي في المرحلتين الأوليين أعراض إضطرابية ظهرت في حياته وإنتاجه، فالقلق والحيرة والاحساس بالشقاء والتوتر النفسي برزت في اعترافاته وانتاجه معًا، عبر أنّ مثل جبران ما فتئ يوجّهه، مهيبا به إلى الاتزام، حتى انتصر أحيرا، بعد أن عزّزت قواه عدّة عوامل ظرفية مؤاتية، فإذا بملكوت السلام يقوم في ذاته، وينعكس عبر أدبه في ثلاثة رموز كبرى هي "الغاب" في "المواكب" التي كانت الجسر الذي عبر عليه من عهد إلى آخر، "وإرم ذات العماد"، و"أورفليس" وكلٌ منها يمثل الواقع النفسي الذي تمحي فيه المتناقضات ويسود الانسجام والأمان، قد تميّز العهد الأخير بخاصيتين مهمّتين هما تحقّق وحدة الشخصية وسلامها بعد معاناتها التنازع والانقسام، واكتفاء المراتب النفسية الثلاث بحيث عرف كلّ منها حقّه فاحتل منصبه الصحيح ولزم حدّه فما ظلم ولا ظلم، وكان لهذه الخاصيتين معالم بارزة في أدبه ورسمه على السواء. أ

بداخل كل إنسان حياة يعيشها بمفرده ومهما سعت الذات الإنسانية في كسر تلك القيود تبقى الرحلة متواصلة لمعرفة خفاياها، أما إذا حصل وأدرك الإنسان ذاته فقد مات وانتهى يقول جبران:

"إِنَّ الْإِنسَانَ مَتَى جَلسَ عَلَى عَرشَ المُلكِ فَقَد صَارَ عَبدًا.

وَمَتَى أَدْرَك أَعْمَاق رُوحِه فَقَد طَوَى كِتَابِ حَيَاتِه

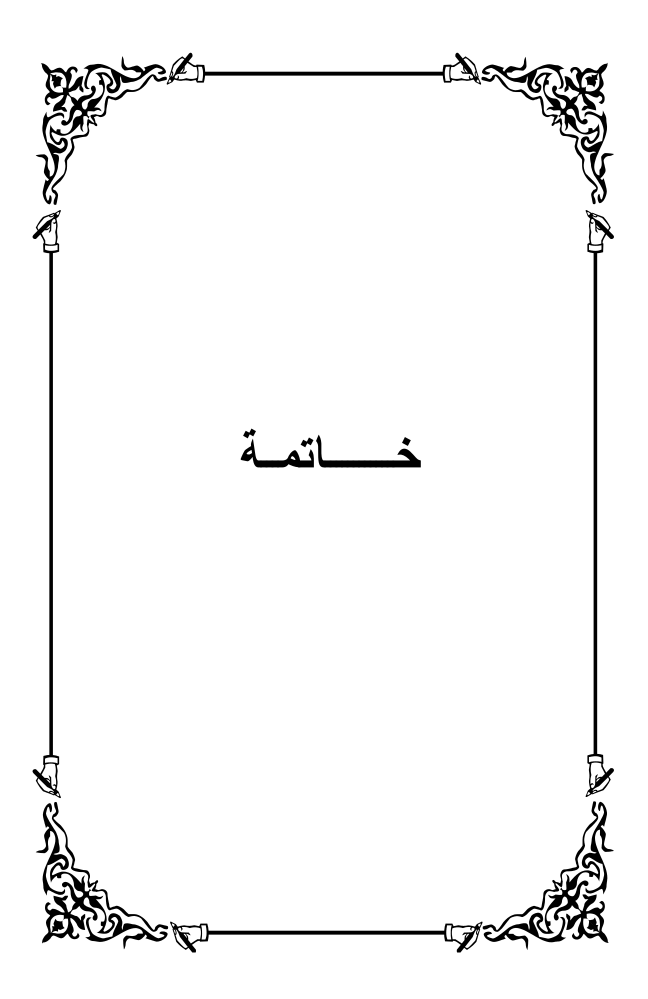
وَمَتَى بَلَغ أَوْج كَمَالِه فَقَد قَضَى نَحْبَهُ

بَلْ هُو كَالثَمْرَة إِذَا نَضُجَت سَقَطَت وَانْدَثَرَت.2

ما يعني ذلك أنّ حرية الذّات ليست محدّدة، فكلما ارتقت النفس ارتقت ذاتها، أي هي تتسع وتتكامل بتكامل الارتقاء النفسي.

 $<sup>^{-1}</sup>$  غازي فؤاد براكس، جبران خليل جبران في دراسة تحليلية تركيبية لأدبه ورسمه وشخصيته، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> جبران خليل جبران، الجنون، ص 57.



#### خاتمة:

الحمد لله الذي يسر وأعان، فسهل الصعب وهان، نحمده حمدًا يليق بجلاله ومقامه الصلاة والسلام على خير مبعوث رحمة للعالمين سيد الكونين والثقلين وعلى آله وصحبه ومن والاه وتبعه إليهم بإحسان إلى يوم الدين.

قد تكون نهاية بحثنا هي بداية لبحث آخر فالنهاية هي بداية أخرى في مجال البحث العلمي نلخص في نهاية دراستنا جملة من النقاط أهمها:

- يعد موضوع الغربة من أهم المواضيع التي لقيت حظًا من قبل المفكرين والأدباء، فهو من المواضيع القديمة قدم الإنسان.
  - اختلفت وتعدّدت تعريفاته عند العرب والمفكرين.
- كل من الغربة والاغتراب يلتقيان في المعنى اللغوي بينما المعنى الاصطلاحي تبقى الغربة تحمل معنى يلمس المكان على عكس الاغتراب الذي يرتبط بالذات والنفس.
- لقد شكلت الذات محورًا كبيرًا من إنتاج جبران، ولم يتناولها من زاوية واحدة بل سلك كل السبل للتعبير عمّا يتعلق بما منتقدا ضعفها وعيوبما وسعى للبحث عن كمالها.
- لقد تميزت كتابات جبران وهذا لتميّز شخصيته وأفكاره ورؤيته للحياة ودقة حسه ومشاعره وتعايشه مع كل أحداثها ما جعل ذاته متميّزة عن الجميع.
- لقد نشأ جبران في منزل مليء بالتضاد (تربوي وعاطفي) فوالده متسلط رادع وأم حنون تتألم لمعاملة زوجها لها وتسعى لحماية إبنها وتقيه شر أبيه وبينهما طفل حالم ذكي حساس وطامح، فكانت هذه الظروف سببًا في شعور الدونيّة فبدل أن يكون والده هو المرشد كان هو من كان سبب عدائيته وتمرّده.
- كان محور معاداته للسلطة متمثلا في إنتاجاته بنزعة عدائية استهدفت السلطة كيفما كانت بصورتها الاجتماعية العامة ونزولا إلى وجوه خاصة تمثلت في الآباء ورجال الدين والأغنياء حكامًا أم عادّيين.
- اعترضت حياة جبران آلام ومصاعب كثيرة، من موت أحبابه وقساوة عيشه فضلا على معاداة رجال الدين والاقطاعيين له، وبرغم كل هذا فقد ارتضى هذه المآسي وعاش حرًا واعيًا، لم يحطم الألم نفسه بل كان يصنع منه إنسانًا طامحًا ومفكرًا وفيلسوفا.
- ولا شك أنّ العزلة من طباع الذات البشرية سيما الذات الفنانة على أنّ هذه العزلة نسبية وتكبر وتنمو في ظل الظروف التي تشكل قيود على حرية الفنان وتحجب فكره.

- من كل تفاصيل جبران نصل إلى أنه المفكر الذي استطاع أن ينتج تيارًا فكريًا خاصًا به وصل إلى التحرّر في جميع المجالات واليقظة في الوجدان الفلسفي وقد كانت كل دمعة في كتاباته مرآة تعكس كآبة قومه فدعى إلى التحرّر من الذّل وطموحه إلى الحقيقة والحرية وإلى البحث عن الذات الكاملة.

وفي الأخير أملنا أن تكون هذه الدراسة قد أسهمت وفتحت بابًا لفهم جبران وكشف أغوار الفنان فيه، والحمد لله فما أصبنا منه فمن الله وما أخطأنا فمنا والصلاة على الحبيب المصطفى خير الأنام.



ملاحق:.....ملاحق:....

# 1-أقوال جبران خليل جبران القصيرة:

- أنت أعمى وأنا وأصم أبكم، إذن ضع يدك بيدي فيدرك أحدنا الآخر.
- بعضنا كالحبر وبعضنا كالورق، فلولا سواد بعضنا لكان البياض أصم، ولولا بياض بعضنا لكان السواد أعمى.
  - العقل إسفنجة، والقلب حدول أفليس بالغريب أن أكثر الناس يؤثرون الامتصاص على الإنطلاق.
- ليست حقيقة الإنسان بما يظهره لك، بل بما لا يستطيع أن يظهره لذلك إذا أردت أن تعرفه، فلا تصغي إلى ما تقوله بل إلى ما لا يقوله.
  - نصف ما أقوله لك لا معنى له، ولكنني أقوله ليتم معنى النصف الآخر.
    - الحقيقة، فينا صامت، ولكن الاتكسابي ثرثار.
    - مع أن أموج الألفاظ تغمرنا أبدا، فإن عمقنا صامت أبدا.

# 2-أقوال جبران خليل جبران العميقة:

- ليس الشعر رأيا تعبر الألفاظ عنه، بل أنشودة تتصاعد من جرح دام أو فم باسم.
- · الوحدة العاصفة هوجاء صماء تحطم جميع الأغصان اليابسة في شحرة حياتنا، ولكنها تزيد جذورنا الحية ثباتا في القلب الحي للأرض الحية.
  - إنما الرجل العظيم ذلك الذي لا يسوده ولا يساد.
  - لا تستطيع، أن تضحك، وتكون قاسيا في وقت واحد.
    - لا يدرك أسرار قلوبنا إلا من امتلأت قلوبهم بالأسرار.
      - إذا تعاظم حزنك أو فرحك صغرت الدنيا.
  - يقولون لي: لو عرفت نفسك لعرفت جميع الناس، فأقول لهم: ألن أفرق نفسي أولاً حتى أعرف جميع الناس.

## 3-أقوال جبران المؤثرة:

- ما أشبه بعض أوراح الناس بالاسفنج، فإنك لا تستقطر منها إلا ما امتصه منك أنت.
- جميل أن تعطي من يسألك ما هو حاجة إليه، ولكن أجمل من ذلك أن تعطي من لا يسألك وأنت تعرف حاجته.
  - إن أيامنا مثل أوراق الخريف تتساقط وتثبت أمام وجه الشمس.
- إنّ ما تشعرون به من ألم هو انكسار القشرة التي تغلف إدراككم، وكما أن قشرة النواة الصلبة يجب أن تتحطم وتلبى حتى يبرز قلبها من ظلمة الأرض إلى نور الشمس هكذا أنتم أيضا يجب أن تحطم الآلام قشوركم قبل أن تعرفوا معنى الحياة.

63

ملاحق:.....

## 4-أقوال جبران خليل جبران المعبرة:

- إن القلب بعواطفه المتشبعة يماثل الأرزة بأغصانها المتفرقة، فإذا ما فقدت شجرة الأرز نصا قويا تتألم ولكنها لا تموت، بل تحول قواها الحيوية إلى غصن المحاور لينمو ويتعالى، ويملأ بفروعه مكان الغصن المقطوع.

- ربما عدم الاتفاق أقصر مسافة بين فكرتين.
- لقد تعلمت الصمت من الثرثار، والتساهل من المتعصب واللطف من الغليظ، والأغرب من كل هذا أنني لا أعترف بجميل هؤلاء المعلمين.
  - إذا كنت لا ترى إلا ما يظهره النور، ولا تسمع إلا ما تعلنه الأصوات بالحقيقة لا ترى ولا تسمع.
    - ما أنبل القلب الحزين الذي يمنعه حزنه على أن ينشد أغنية مع القلوب الفرحة.
      - يغمسون أقلامهم في دماء قلوبنا ثم يدّعون الوحي والالهام.



- القرآن الكريم برواية ورش عن نافع.

# قائمة المصادر والمراجع:

- 1- ابن سيدة، المخصص، تح: د. عبد الحميد أحمد الهنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1971.
  - 2- ابن منظور، لسان العرب مادة (غ،ر،ب)، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، لبنان.
- 3- ابن منظور، لسان العرب مادة (غَرَب) نقلا عن عبد الرزاق الخرشوم، الغربة في الشعر الجاهلي، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق.
- 4- إحسان سركيس، مدخل إلى الأدب الجاهلي، الطبعة الأولى، دار الطليعة للنشر والطباعة، بيروت، 1979.
  - 5- أحمد بيومي، علم اجتماع القيم، دار المعرفة الجامعية، اسكندرية، 1990.
  - 6- أحمد هبو، تاريخ العرب قبل الإسلام، منشورات جامعة حلب، سورية، 1990.
- 7- أنطوان القوال، المجموعة الكاملة لمؤلفات جبران خليل جبران، الطبعة الأولى، دار الجيل للنشر والتوزيع، بيروت، 1994.
- 8- أي فرج الأصفهاني، كتاب الأغاني، الطبعة الأولى، دار الكتاب المصرية، الجزء التاسع، القاهرة، 1936.
- 9- بركات حليم، الاغتراب في الثقافة العربية متاهات الإنسان بين الحلم والواقع، بيروت، مركز دراسات الوحدة العربية، 2003.
  - 10- الجاحظ، كتاب الحيوان، شرح وتحقيق يحى الشامى، منشورات مكتبة الهلال، بيروت، 1992.
    - 11- جبران خليل جبران، الأجنحة المتكسرة، المكتبة الثقافية، بيروت، لبنان.
      - 12- جبران خليل جبران، الأرواح المتمردة، دار العرب للبستاني، القاهرة.
        - 13- جبران خليل جبران، الأعمال الكاملة، المكتبة الثقافية، بيروت.
  - 14- جبران خليل جبران، البدائع والطرائف (الأرض المحجوبة)، كلمات عربية للترجمة والنشر، مصر.
    - 15- جبران خليل جبران، البدائع والطرائف (الوحدة والانفراد).

- 16- جبران خليل جبران، العواصف، دار العرب للبستاني، القاهرة.
- 17- جبران خليل جبران، المجموعة الكاملة الأرواح المترمدة، دار صادر، بيروت، جزء الأول.
  - 18- جبران خليل جبران، المجموعة الكاملة، المعربة عن الإنجليزية.
- 19- جبران خليل جبران، المجنون المصلوب، ترجمة أنطنيوس بشير، دار العرب للبستاني، القاهرة.
  - 20- جبران خليل جبران، المواكب، دار نوبليس للنشر، بيروت، لبنان.
    - 21- جبران خليل جبران، النبي، أنطونيوس بشير، مؤسسة هنداوي
  - 22- جبران خليل جبران، آلهة الأرض والسابق، المكتبة الثقافية، بيروت.
    - 23- جبران خليل جبران، دمعة وابتسامة (توطئة).
    - -24 جبران خليل جبران، دمعة وابتسامة (رحماك يا نفس رحماك).
  - 25- حبران خليل حبران، دمعة وابتسامة المجموعة الكاملة، الجزء الثاني.
  - 26- جبران خليل جبران، دمعة وابتسامة، مؤسسة هندواي للتعليم والثقافة، القاهرة، مصر.
    - 27- جبران خليل جبران، عرائس المروج، يوحنا المجنون.
- 28- جبران خليل جبران، في عالم الرؤيا، مقالات مختارة، جمع محمد عبد الحميد، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة، 1955.
- 29 جودت إبراهيم بسام أحمد الجحدل العراب مأسات وغربت في الجاهلية، مجلة جامعة البعث، العدد33، 2022.
  - 30- حداد صونية، نظرية الاغتراب في الفكر السوسيولوجي، مجلة الأحياء، العدد 14.
- 31- حنان خصيص، الغربة والحنين في الشعر العربي، الحديث (فوزي المعلوف أنمذجا)، جامعة محمد بوضياف، المسيلة، مذكرة لنيل الماستر، 2014-2015.
  - 32- درويش الجويدي، موسوعة جبران خليل جبران العربية، دار صيدا للتوزيع، بيروت، 2017.
- 33- ديوان سحيم عبد النبي الحسحاس، تحقيق عبد العزيز الميمني، مطبعة دار الكتاب المصرية، القاهرة، 1915.
  - 34- رمل وزبد، من المجموعة المعربة لجبران خليل جبران، مكتبة صادر، بيروت.
  - 35- الزبيدي، تاج العروس من جواهر القاموس، مادة غرب، المطبعة الخيرية، مصر، 1306هـ.
    - 36- الزمخشري، أساس البلاغة، دار الكتب المصرية للنشر والتوزيع، القاهرة، 1341هـ.

- 37- شموس عبد الله عسكر سليمان، مفهوم الذات وعقلانية بالحرية بالعمل لدى المرشدين التربويين في المدارس الحكومية، شمال الضفة الغربية، جامعة القدس المفتوحة، رسالة الماجستير، 2013.
  - 38- صايغ توفيق، أضواء جديدة على جبران، دار الشرقية للطباعة والنشر، بيروت، 1966.
    - 39- طنسى زكا، بين نعيمة وجبران، الطبعة 3، مكتبة المعارف، بيروت، 1988.
    - 40- عاطف غيث، علم الاجتماع، دار المعارف للنشر والتوزيع، القاهرة، مصر، 1963.
  - 41- عبد الرزاق الخرشوم، الغربة في الشعر الجاهلي، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق.
- 42 عبد اللطيف محمد حليفة، دراسة سيكولوجية الاغتراب، دار الغريب للطباعة والنشر والتوزيع، جامعة القاهرة، 2003.
  - 43- على جود المفصل، في تاريخ العرب قبل الإسلام، الجزء4.
  - 44- عيسى الناعوري، أدب المهجر، الطبعة الثالثة، دار المعارف للنشر والتوزيع، مصر.
- 45- غازي فؤاد براكس، جبران خليل جبران في دراسته تحليلية تركيبية لأدبه ورسمه شخصيته، دار الكتاب اللبناني، بيروت.
  - 46- غسان خالد، جبران الفيلسوف، الطبعة الثانية، مؤسسة نوفل، بيروت، لبنان.
  - 47- فيليب حتي، تاريخ العرب (المطول)، دار الكتاب للنشر والطباعة والتوزيع، الجزء1، 1949.
- 48- محمد راضي جعفر، الاغتراب في الشعر العراقي المعاصر (المقدمة)، اتحاد كتاب العرب للنشر والتوزيع، 1999.
- 49- محمد فؤاد مرعي، المجموعة الكاملة لجبران خليل جبران، مركز دراسات الوحدة العربية، الطبعة الأولى، بيروت، 2012.
- 50- محمد كاظم حاسم الجيزاني، مفهوم الذات والنضج الاجتماعي بين الواقع والمثالية، الطبعة الأولى، دار صفاء للنشر والتوزيع، عمان، مؤسسة دار الصادق، 2011.
  - 51- ميخائيل نعيمة، جبران خليل جبران، بيروت، 1981.
- 52- وهيب طنوس، الوطن في الشعر العربي من الجاهلي إلى نهاية القرن الثاني عشر ميلادي، الطبعة الأولى، 1975-1976.
- 53 يحي جبوري، الحنين والغربة في الشعر العربي (الحنين إلى الوطن)، الطبعة الأولى، جامعة إربد الأهلية، دار المجدلاوي للنشر والتوزيع، الأردن، 2007.



# فهرس المحتويات

| Í                                                              | مقدمة                                                          |  |
|----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|--|
| المدخل                                                         |                                                                |  |
| 04                                                             | أولا: الغربة والاغتراب في المجتمع الجاهلي                      |  |
| 07                                                             | 1 - غربة القهر                                                 |  |
| 07                                                             | 2- غربة الذات                                                  |  |
| 08                                                             | ثانيا: عوامل الغربة في المجتمع الجاهلي                         |  |
| 08                                                             | 1- العامل النفسي                                               |  |
| 09                                                             | 2- العامل البيئي                                               |  |
| 10                                                             | 3- العامل الاجتماعي                                            |  |
| 11                                                             | 4- المرأة                                                      |  |
| 11                                                             | ثالثا: الغربة عن الذات                                         |  |
| 11                                                             | 1- النزوح على العصبية القبلية                                  |  |
| 14                                                             | 2- الغربة بعد الموت                                            |  |
| 15                                                             | 3- الغربة الدينية                                              |  |
| 16                                                             | ثالثا: الغربة عند شعراء المهجر                                 |  |
| 17                                                             | 1 – الرابطة القلمية                                            |  |
| 18                                                             | 2-العصبة الأندلسية                                             |  |
| الفصل الأول: مفاهيم ومقاربات نظرية حول الغربة والاغتراب والذات |                                                                |  |
| 23                                                             | أولا: مفهوم الغربة والاغتراب                                   |  |
| 23                                                             | 1- المعنى اللغوي للغربة                                        |  |
| 24                                                             | 2- المعنى الاصطلاحي للغربة والاغتراب                           |  |
| 25                                                             | 3- معنى الغربة في الدين الإسلامي معنى الغربة في الدين الإسلامي |  |
| 26                                                             | 4- معنى الغربة والاغتراب عند الفلاسفة                          |  |
| 28                                                             | ثانيا: مظاهر الغربة                                            |  |
| 28                                                             | 1 – العجز                                                      |  |
| 29                                                             | 2- اللامعنى                                                    |  |
| 29                                                             | 3- التمرد                                                      |  |

| 29                                                               | 4- العزلة الاجتماعية          |  |
|------------------------------------------------------------------|-------------------------------|--|
| 30                                                               | 5-اللامعيارية                 |  |
| 30                                                               | 6- الاغتراب عن الذات (التمرد) |  |
| 30                                                               | ثالثا: مفهوم الذات            |  |
| 31                                                               | 1- المعنى اللغوي للذات        |  |
| 31                                                               | 2- المعنى الاصطلاحي للذات.    |  |
| الفصل الثاني: تجليات غربة الذات في نصوص مختارة لجبران خليل جبران |                               |  |
| 34                                                               | أولا: سيرة جبران خليل جبران   |  |
| 34                                                               | 1 – حداثته                    |  |
| 34                                                               | 2-هجرة جبران                  |  |
| 35                                                               | 3-جبران يدرس في لبنان         |  |
| 35                                                               | 4-عودته إلى بوسطن             |  |
| 36                                                               | 5-جبران في باريس              |  |
| 36                                                               | 6-جبران في نيويورك            |  |
| 36                                                               | 7-مؤلفات جبران خليل جبران     |  |
| 38                                                               | 8-وفاته                       |  |
| 38                                                               | ثانيا: تجربة الغربة عند جبران |  |
| 42                                                               | 1-العجز الذاتي                |  |
| 44                                                               | 2-العزلة الاجتماعية           |  |
| 46                                                               | 3-التمرد                      |  |
| 51                                                               | 4-اللامعني                    |  |
| 53                                                               | 5-اللامعيارية                 |  |
| 55                                                               | ثالثا: البحث عن الذات         |  |
| 61                                                               | خاتمة                         |  |
| 64                                                               | ملاحق                         |  |
| 67                                                               | قائمة المصادر والمراجع        |  |
| 71                                                               | فهرس المحتويات                |  |
|                                                                  | 3 630                         |  |

#### ملخص:

الاغتراب (الغربة) ظاهرة نفسية اجتماعية عامة، تزايد الاهتمام بها في السنوات الأحيرة نظرا لأعراضها التي باتت تهدد الانسان في مختلف مجالات حياته، خاصة وأنها مرتبطة بالتطور السريع الذي يعيشه المجتمع الإنساني.

وهو ظاهرة متعددة الأبعاد إذ تتكون من العجز واللامعنى واللامعيارية، والاغتراب الاجتماعي، ويحدث الاغتراب في مجالات تواجد الإنسان وفي كل مجال يشكل نوعا مختلفا فهناك الاغتراب الاقتصادي والسياسي والديني والنفسي والاجتماعي، ويمكن مواجهة الاغتراب إذا لم نتمكن من الوقاية منه بعدة أساليب أهمها العمل على توفير جو من الألفة والتفاهم والثقة بالذات وبالآخرين، والاهتمام بالجانب التربوي والروحي لدى الإنسان.

وفي هذه الدراسة التي شملت موضوع الاغتراب (الغربة) في نصوص جبران خليل الأدبية اتضح لنا أن هذا الأديب كان يعيش الغربة بكل أبعادها وأشكالها من خلال مؤلفاته التي لا زالت إلى الآن بوابة الدراسات ومحل أنظارها الأدباء.

الكلمات المفتاحية: الغربة، الذات.

#### Résumé:

L'aliénation est un phénomème psyhologique, sociale générale, l'attention croissante ces dernières année en raison de leurs symptômes ce qui menace mainetenant les droit dans divers domaines de sa vie, en particulier en ce concernait le dévellopement rapide connu par la société humaine, un phénomème de multimensionnelle car elle se de: impuissance, Non, absence de normes, inutilité, l'aliénation sociele, l'alination culturelle, se produit l'aliénation dans les domaines de la présence de l'homme dans tous domaines d'un genre différent, il ya de l'aliénation de développement, politique religieuse, psychologique et social. Peut faire façons, le travail le plus important de fournir une atmosphére d'harmonie la compréhension et la confiance en soi et avec autres, et l'aspect pédagogique et le spirituel dans l'homme.

Mots de clé: Alienation, Soi.